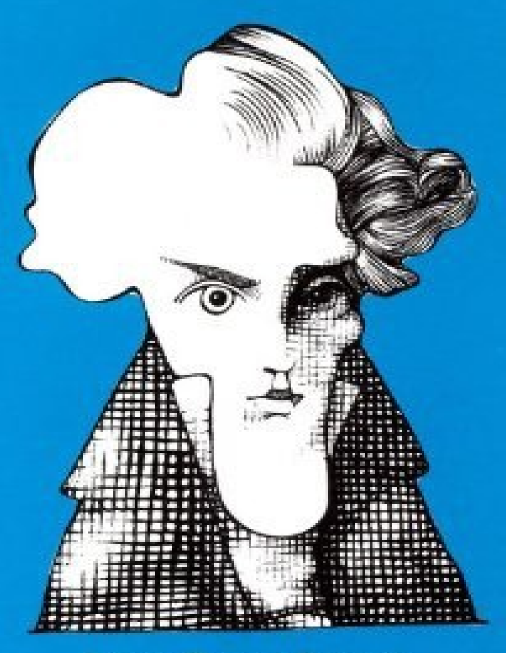
PAUL STRATHERN

# KIERKEGAARD

em 90 minutos



JORGE ZAHAR EDITOR

## DADOS DE COPYRIGHT

#### Sobre a obra:

A presente obra é disponibilizada pela equipe *Le Livros* e seus diversos parceiros, com o objetivo de oferecer conteúdo para uso parcial em pesquisas e estudos acadêmicos, bem como o simples teste da qualidade da obra, com o fim exclusivo de compra futura.

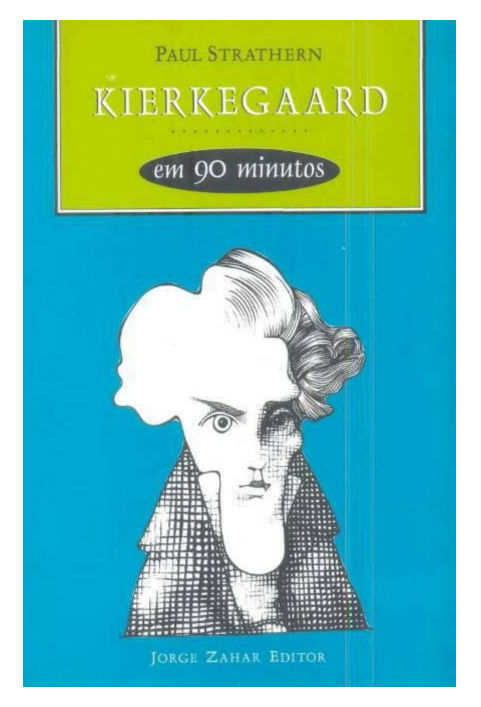
 $\acute{E}$  expressamente proibida e totalmente repudíavel a venda, aluguel, ou quaisquer uso comercial do presente conteúdo

#### Sobre nós:

O *Le Livros* e seus parceiros disponibilizam conteúdo de dominio publico e propriedade intelectual de forma totalmente gratuita, por acreditar que o conhecimento e a educação devem ser acessíveis e livres a toda e qualquer pessoa. Você pode encontrar mais obras em nosso site: *LeLivros.link* ou em qualquer um dos sites parceiros apresentados <u>neste link</u>.

"Quando o mundo estiver unido na busca do conhecimento, e não mais lutando por dinheiro e poder, então nossa sociedade poderá enfim evoluir a um novo nível."





### Contra Capa:

KIERKEGAARD (1813-1855) não foi um filósofo no sentido acadêmico do termo. Mas produziu o que muita gente espera da filosofia. Não escreveu sobre o mundo, escreveu sobre a vida — sobre como vivemos e como escolhemos viver. Seu tema foi o indivíduo e sua existência:

o "ser existente".

Na visão de Kierkegaard,

essa entidade puramente subjetiva está além do alcance da razão, da lógica, dos sistemas filosóficos, da teologia ou mesmo das "pretensões da psicologia". No entanto, é a fonte de tudo isso. O ramo da filosofia criado por Kierkegaard acabaria conhecido como existencialismo. Kierkegaard em 90 minutos oferece um relato conciso e competente da vida e das idéias do pensador dinamarquês, explicando sua influência na luta do homem para compreender sua existência neste planeta. Também inclui pequenos excertos da

obra de Kierkegaard, cronologias, lista de leituras sugeridas e

índice remissivo.

Além de Filósofos em 90 minutos, esta editora publica a série Cientistas em 90 minutos., ambas de autoria de Paul Strathern. **KIERKEGAARD** (1813-1855) em 90 minutos Paul Strathern Tradução: Marcus Penchel Consultoria: Danilo Marcondes Professor-titular do Dept° de Filosofia, PUC-Rio Jorge Zahar Editor Rio de Janeiro Título original: Kierkegaard in 90 minutes Tradução autorizada da primeira edição norte-americana publicada em 1997 por Ivan R. Dee, de Chicago, Estados Unidos Copyright © 1997, Paul Strathern Copyright © 1999 da edição brasileira: Jorge Zahar Editor Ltda. rua México 31 sobreloja 20031-144 Rio de Janeiro, RJ

tel: (21) 2240-0226 / fax: (21) 2262-5123

e-mail: jze@zahar.com.br

site: www.zahar.com.br

Todos os direitos reservados.

A reprodução não-autorizada desta publicação, no todo

ou em parte, constitui violação de direitos autorais. (Lei 9.610/98)

Projeto gráfico: Ana Paula Tavares

Ilustração: Lula

CIP-Brasil Catalogação-na-fonte

Sindicato Nacional dos Editores de Livros, RJ.

Strathern, Paul, 1940-

S891s Kierkegaard (1813-1855) em 90 minutos / Paul

Strathern; tradução, Marcus Penchel; consultoria, Danilo

Marcondes. — Rio de Janeiro : Jorge Zahar Ed., 1999

(Filósofos em 90 minutos)

Tradução de: Kierkegaard in 90 minutes

Contém cronologia

Inclui bibliografia

ISBN 85-7110-500-6

1. Kierkegaard, Soren Aabye, 1813-1855. 2.

Existencialismo. 3. Filosofia dinamarquesa. I. Título.

II. Série.

CDD 198.9

99-0337 CDU 1(489) SUMÁRIO

| Sobre o autor                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Introdução                                                                                                                          |
| Vida e obra                                                                                                                         |
| Pósfacio                                                                                                                            |
| Citações-chave                                                                                                                      |
| Cronologia de datas significativas da filosofia                                                                                     |
| Cronologia da vida de Kierkegaard                                                                                                   |
| Cronologia da época de Kierkegaard                                                                                                  |
| Leitura sugerida                                                                                                                    |
| SOBRE O AUTOR                                                                                                                       |
|                                                                                                                                     |
| PAUL STRATHERN foi professor                                                                                                        |
| universitário                                                                                                                       |
| de filosofia e                                                                                                                      |
| matemática na Kingston University e é autor das séries "Cientistas                                                                  |
| em 90 minutos" e "Filósofos em 90 minutos", esta traduzida em                                                                       |
| mais de oito países. Escreveu cinco romances (entre eles A Season                                                                   |
| in Abyssinia, ganhador do Prêmio Somerset Maugham), além de                                                                         |
| biografias e livros de história e de viagens. Foi também jornalista                                                                 |
| free-lance, colaborando para o <i>Observer</i> , o <i>Daily Telegraph</i> e o <i>Irish Times</i> . Tem uma filha e mora em Londres. |
| INTRODUÇÃO                                                                                                                          |
|                                                                                                                                     |

Kierkegaard não foi de fato exatamente um filósofo. Pelo menos não no sentido acadêmico. E no entanto produziu o que muitas pessoas esperam da filosofia. Ele não escreveu sobre o mundo, mas sobre a vida — sobre como vivemos e como escolhemos viver. Kierkegaard filosofou sobre o que significa estar vivo. Seu tema foi o indivíduo e a sua existência: o "ser existente". Na visão dele, essa entidade puramente subjetiva está além do alcance da razão, da lógica, dos sistemas filosóficos, da teologia ou mesmo das "pretensões da psicologia". No entanto, é a fonte de tudo isso.

O resultado

desse

pensamento

foi que filósofos,

teólogos

e

psicólogos em algum momento repudiaram Kierkegaard. O ramo da filosofia — ou antifilosofia para muitos puristas — criado por Kierkegaard viria a ser conhecido como *existencialismo*.

Levou algum tempo para o existencialismo pegar. Alguns

filósofos,

como

Nietzsche,

Husserl

Heidegger,

foram

existencialistas sem saber (segundo os existencialistas). Heidegger negou-o com veemência e Nietzsche morreu antes que alguém pudesse lhe dizer isso. Na verdade, só quase um século após a morte

de

Kierkegaard

o existencialismo

vingou,

com

0

aparecimento em Paris do filósofo francês Jean-Paul Sartre após a Segunda Guerra Mundial.

Os intelectuais parisienses estavam desesperados no pósguerra: não havia mais nada em que acreditar. O surrealismo, que ganhara crédito intelectual ao se definir como absurdo, era agora visto como ridículo. E com a ascensão de Stalin, os intelectuais franceses achavam dificil até acreditar no comunismo (embora sem dúvida tentassem). Então surgiu o existencialismo, que não exigia que se acreditasse em nada. Na verdade, ressaltava mesmo que o desespero era parte da condição humana.

O existencialismo logo fez furor e se espalhou para além dos cafés da Rive Gauche, até os bares de Greenwich Village e de Londres e os pontos *beatniks* de São Francisco. Também atraiu a atenção universitária nos dois lados do Atlântico. Era tanto uma filosofia de café quanto de universidade — uma mistura incomum do espúrio e do profundo. Isso revelou-se igualmente atraente para artistas, escritores, filósofos e charlatães, todos os quais deram

uma contribuição

para o seu desenvolvimento.

Nesse

sentido, o existencialismo foi um justo precursor do behaviorismo, do estruturalismo, do pós-estruturalismo e correntes semelhantes, que fariam nas décadas seguintes.

A filosofia central do existencialismo — "o problema da existência" — foi considerada um produto típico do século XX, com

suas

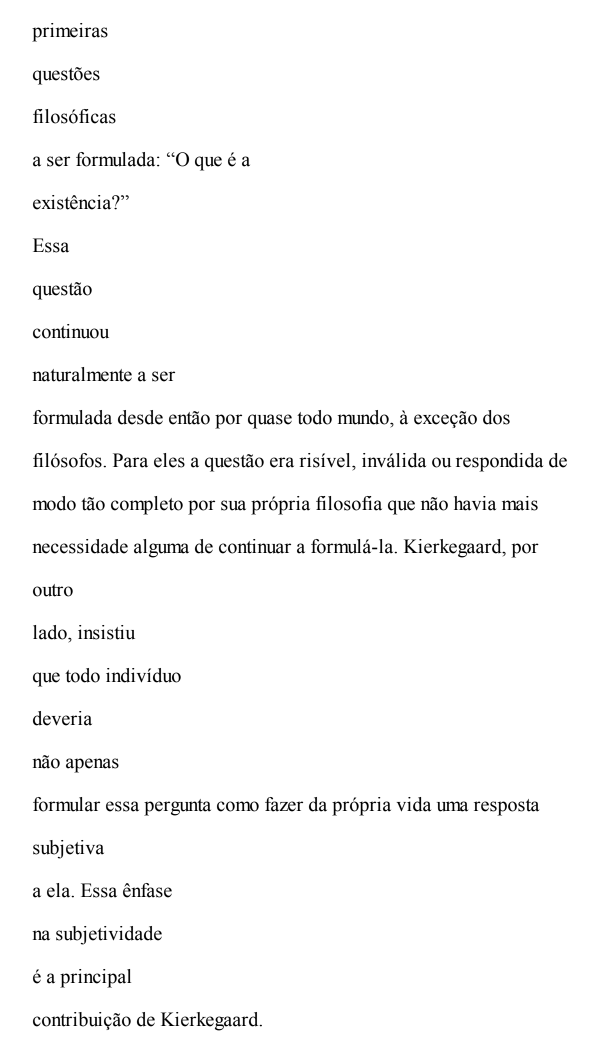
características

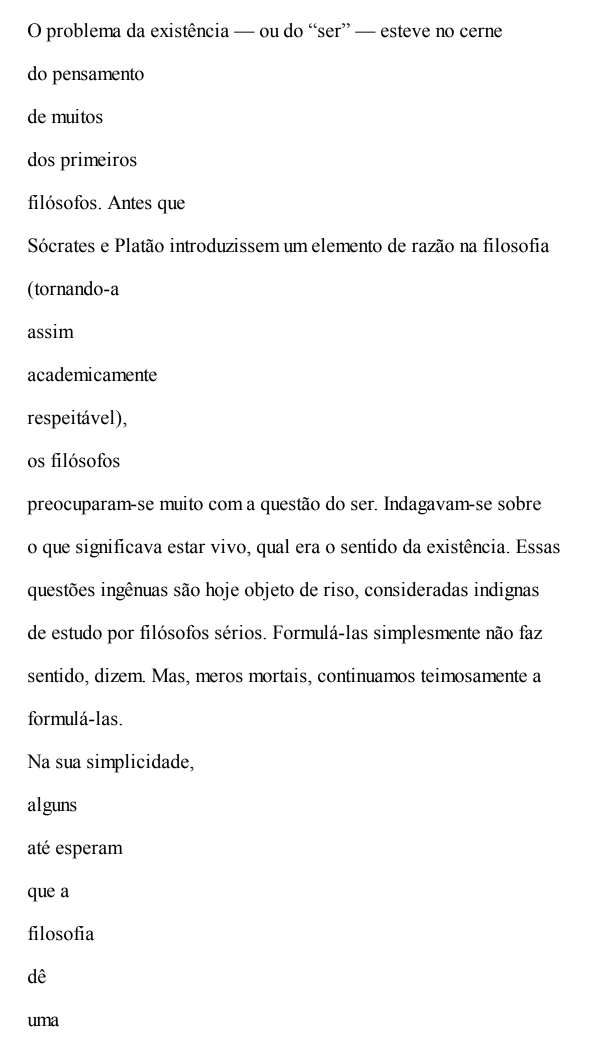
alienação,

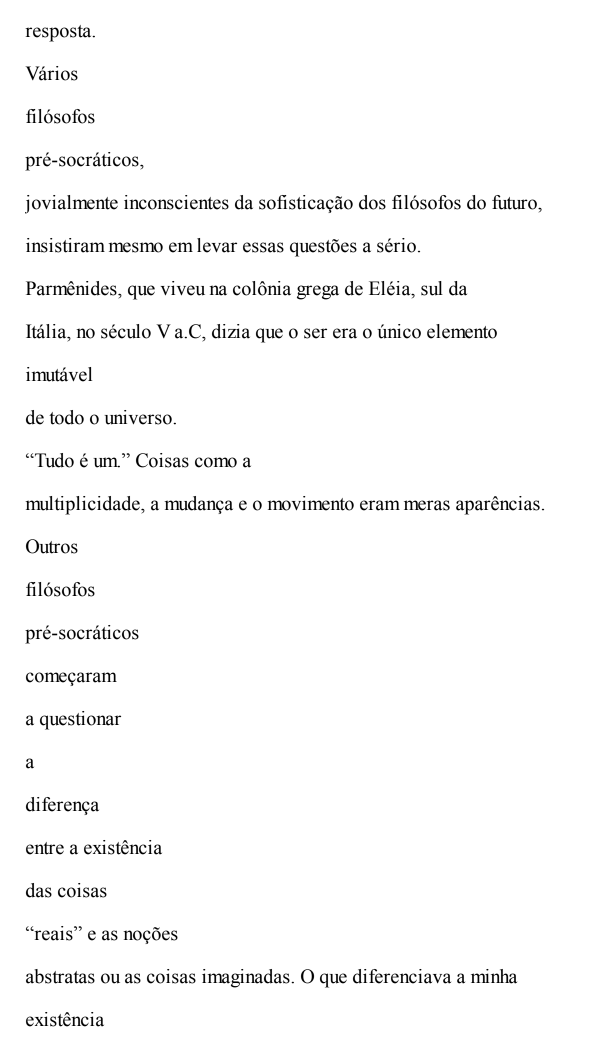
angústia, absurdo e

preocupação com temas inquietantes do gênero. Mas tudo isso provém diretamente de Kierkegaard, nascido quase um século antes de Sartre.

Kierkegaard estava sem dúvida à frente do seu tempo. Mas também produziu um reexame, esperado desde muito, de uma das

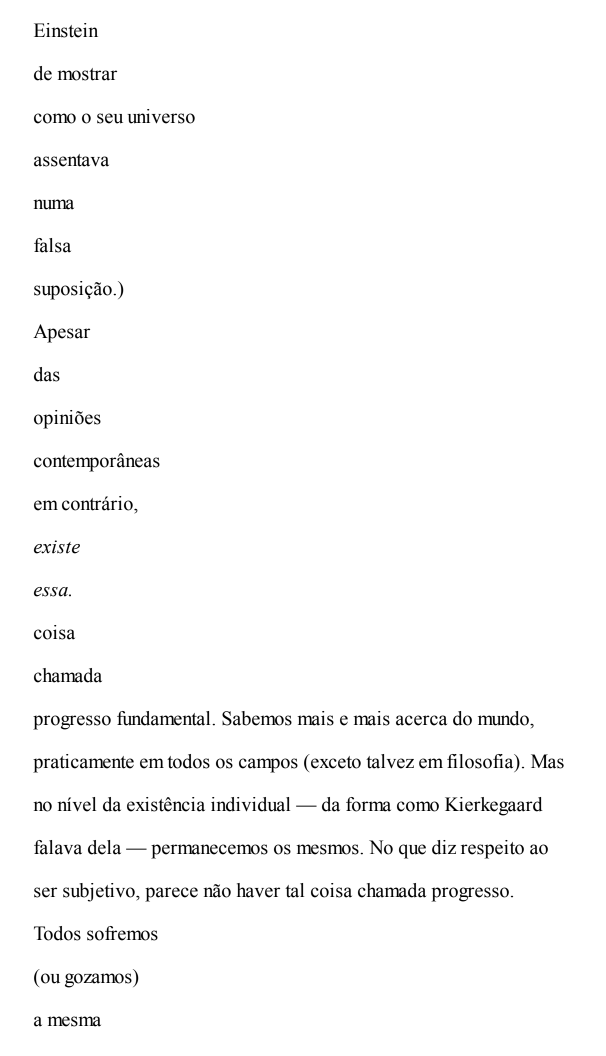






da matemática ou dos sonhos? O que significava "existir"? Então surgiram Sócrates e Platão. "Conhece a ti mesmo" — e não "conhece o que significa ser tu mesmo" — tornou-se a ordem do dia. O problema do ser desapareceu então da filosofia. Essa noção fundamental (talvez a mais fundamental de todas) foi simplesmente ignorada. Já para Platão, a existência era simplesmente aceita como dada, não questionava a sua natureza. Agora, pode-se argumentar que Platão foi o espírito filosófico mais abrangente e profundo de todos os tempos — e, no entanto,

Agora, pode-se argumentar que Platão foi o espírito filosófico mais abrangente e profundo de todos os tempos — e, no entanto, foi capaz de desprezar o que muitos consideram a mais importante de todas as questões da filosofia. (Newton pode ter sido o espírito científico mais abrangente e profundo de todos os tempos, mas isso não impediu



situação: a condição humana. E assim é desde tempos imemoriais. Pegando a deixa de Platão, OS filósofos seguintes continuaram a ignorar a condição humana. A existência subjetiva — possivelmente a única coisa que todos indiscutivelmente temos em comum — foi deixada à contemplação dos filosoficamente tolos. Por quase dois milênios a filosofia de Platão e seu discípulo Aristóteles reinou soberana. Só no século XVII a filosofia voltou à base, este alicerce fundamental do qual surgira originalmente: quem sou eu e o que quero dizer quando afirmo que "existo"? O filósofo francês René Descartes declarou: Cogito ergo sum ("Penso, logo existo"). Tudo que há na mente e no mundo pode ser posto em dúvida, tudo pode ser uma ilusão ou uma fantasia enganosa de algum tipo tudo, exceto o fato de que estou pensando. A noção fundamental, a pedra absolutamente inquestionável sobre a qual toda a filosofia

deveria se assentar era mais uma vez vista como sendo o eu subjetivo. Mas esse era bem o eu de um intelectual francês. Só existia enquanto *pensava*. Sentimentos, percepções e assim por diante — tudo isso era passível de ilusão. O "eu" subjetivo podia saber que existia, mas não podia saber mais nada com certeza. Era deixado nu e indefeso, exposto aos elementos enganosos: "o homem não acomodado", escreveu Shakespeare, "não passa de um pobre e desnudo animal de casco fendido".

Foi o filósofo alemão Kant quem afinal arranjou moradia adequada para abrigar essa pobre criatura indefesa. Ele construiu uma grandiosa mansão sob a forma de um sistema filosófico que a tudo abrangia, baseado na razão, que acomodava o "eu" subjetivo com majestoso esplendor. Kant foi seguido por Hegel, que ergueu um sistema abrangente ainda mais grandioso, baseado na noção de que "tudo que é racional é real e tudo que é real é racional". Mas de alguma forma tanto Kant como Hegel perderam de vista a questão

original.

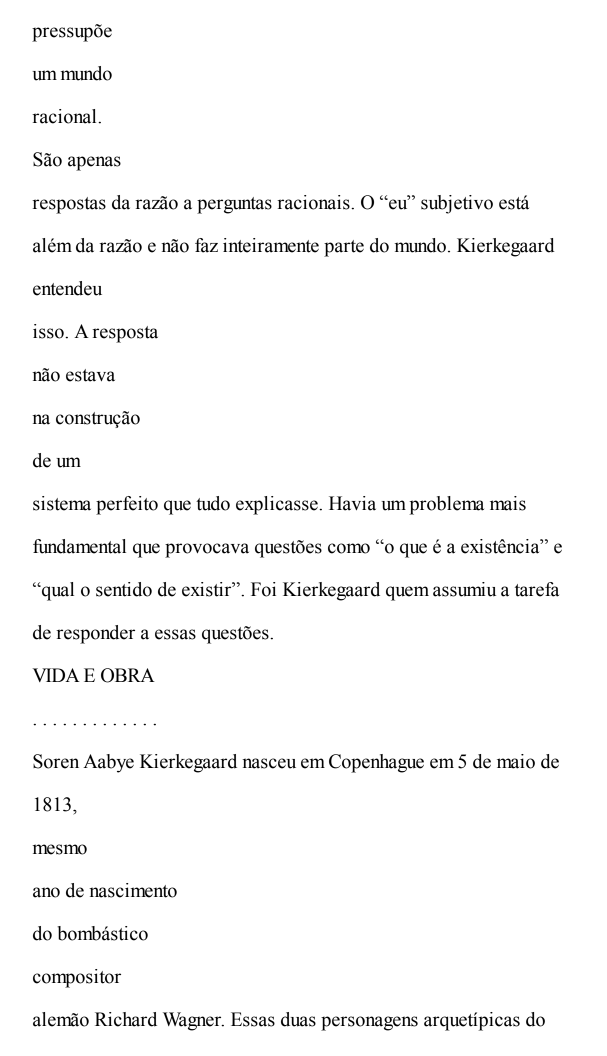
Seus sistemas

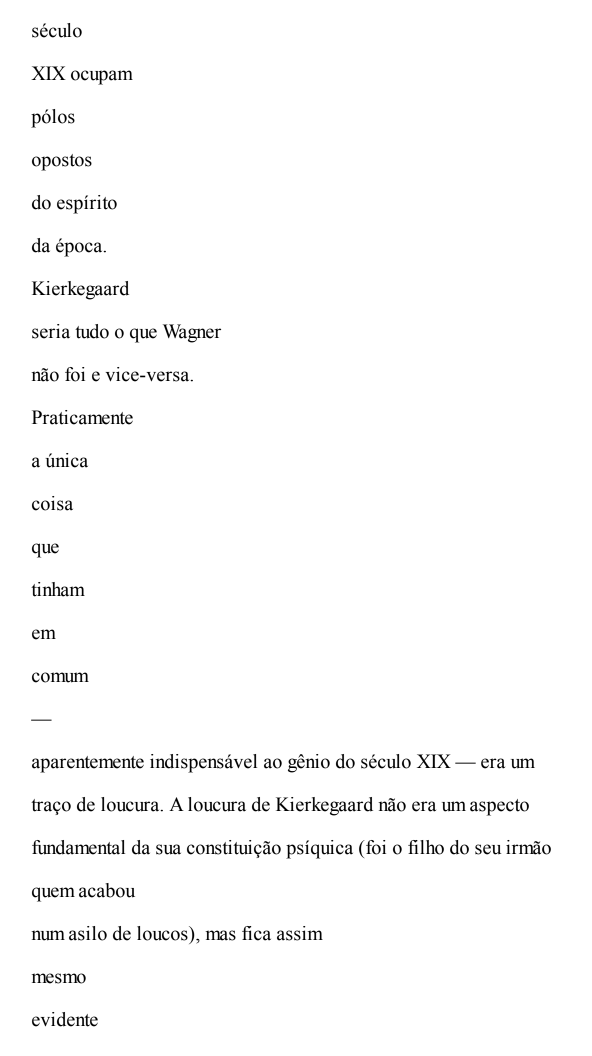
não deram

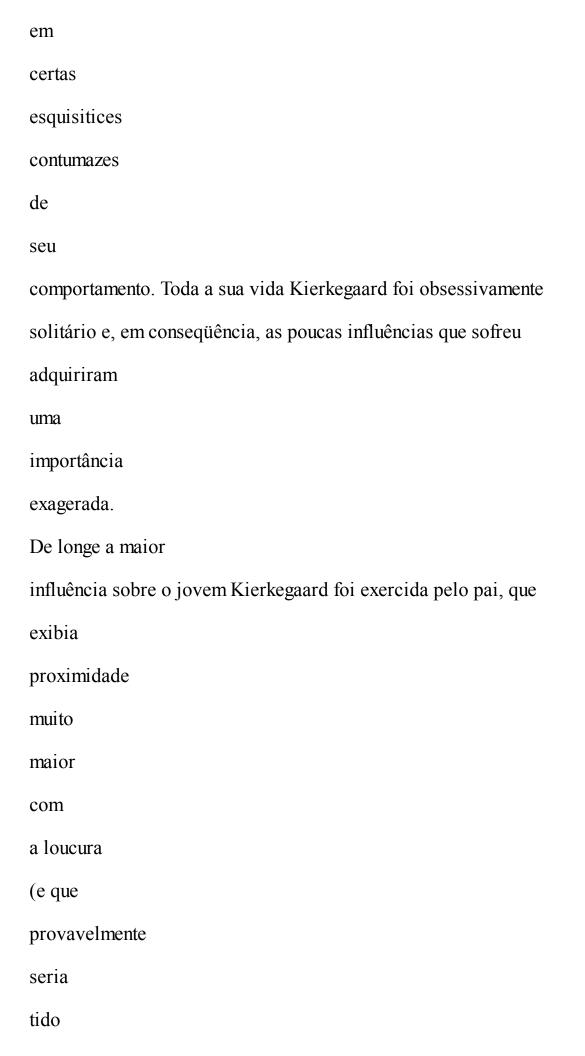
resposta

satisfatória à questão subjetiva: "O que é a existência?" Um sistema

racional







como

louco

numa

sociedade

mediterrânea mais sofisticada).

O pai de Kierkegaard

teve grande

influência

em sua

formação. Quase tudo o que ele se tornou foi resultado direto da despótica influência paterna ou uma reação violenta a ela. Houve pouca normalidade casual no relacionamento entre pai e filho. Kierkegaard pai nasceu servo nas remotas charnecas da

Jutlândia, no norte da Dinamarca. A família era propriedade do sacerdote local e trabalhava suas terras. Quase certamente se deve a isso o nome de família

— Kierkegaard

é a forma

dinamarquesa do inglês *churchyard* [adro ou pátio de igreja, usado como cemitério]. Aos dez anos, o futuro pai de Soren Kierkegaard passava os dias no campo, fosse qual fosse o clima, pastoreando ovelhas. Segundo um de seus filhos, "ele sentia fome e frio ou, então, ficava exposto aos raios ardentes do sol, abandonado com os animais, sozinho e desamparado". Era muito religioso, mas não

podia entender como Deus deixava que sofresse tanto. Um dia, levado ao desespero, pôs-se de pé numa rocha sobre a encosta desnuda e solenemente amaldiçoou a Deus.

Quase de imediato, as coisas deram uma guinada para

melhor.

Um tio de Copenhague

mandou

buscá-lo

e lhe deu

emprego na sua loja de artigos de lã. O futuro pai de Kierkegaard revelou-se excelente vendedor, trilhando estradas e caminhos sob sol, chuva ou neve para vender meias e pulôveres aos camponeses e aldeões. Por fim juntou dinheiro suficiente para se casar e montar

um lar. Quando

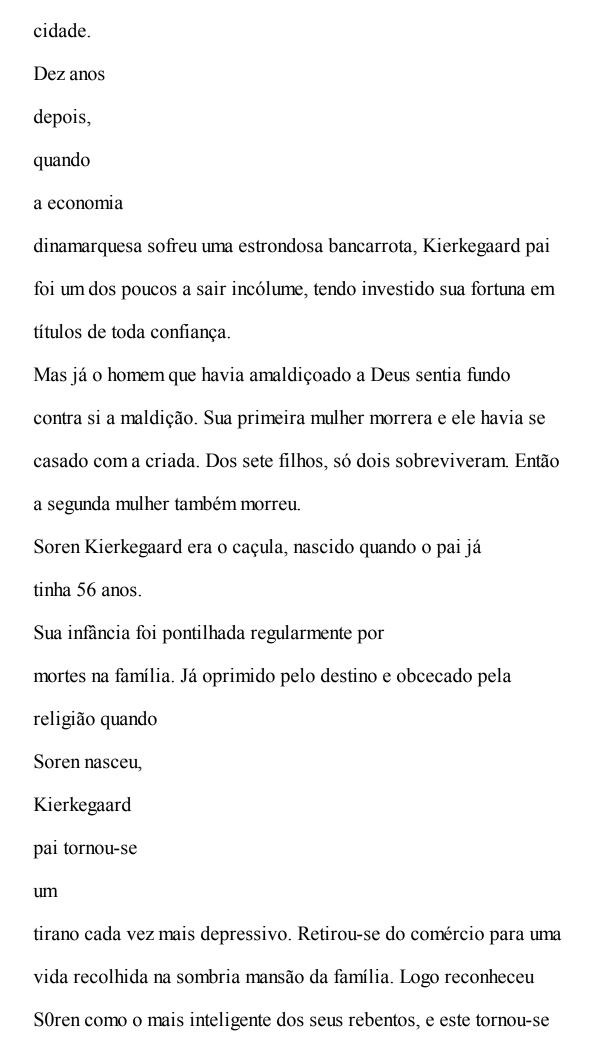
o tio morreu,

herdou

um negócio

próspero. Continuou a desenvolvê-lo até tornar-se um dos mais ricos comerciantes de Copenhague, por fim recebendo até mesmo a realeza à sua mesa de jantar. As cinco casas que possuía resistiram ao bombardeio britânico de 1803, que arrasaram vastas áreas

da



o favorito do pai. Em qualquer outra família essa poderia ter sido uma invejável posição, mas não na dos Kierkegaard.

Aos sete anos, Soren aprendia com o pai lógica à maneira deste. As declarações do menino eram submetidas a um exame perverso e ele era forçado a defender cada afirmação que fazia.

O relaxamento vinha sob a forma de longas viagens ao exterior, que tinham lugar nos limites do gabinete do pai. O jovem

Kierkegaard

ouvia enquanto

o pai penosamente

descrevia

as

maravilhas arquitetônicas e culturais de lugares longínquos como Dresde, Paris e Florença. Depois, o jovem Soren era encorajado a fazer uma "grande viagem" pela saía, forçado a descrever em detalhe

as vistas

que descortinava

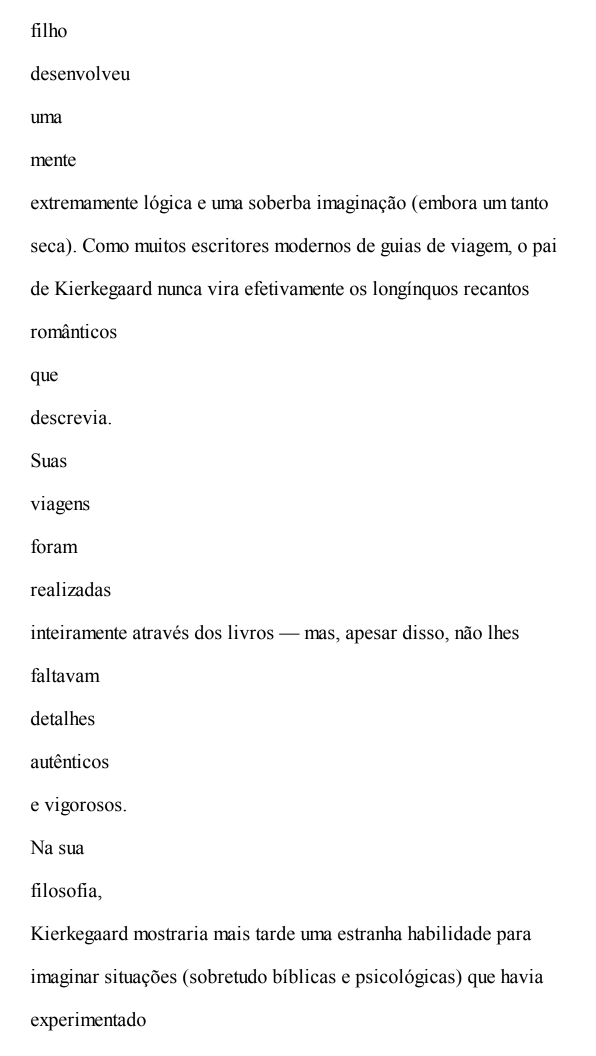
— tais como a encosta

ensolarada do Fiesole sobre as cúpulas e torres de Florença (cada uma das quais tinha de ser nomeada e descrita).

O resultado desse abuso contra a criança foi que o já

inteligente

Kierkegaard



apenas

metaforicamente.

Essa

capacidade

decorreu diretamente do acompanhamento do pai nas viagens ao redor do quarto.

Num nível mais profundo, Kierkegaard pai parece ter querido assoberbar a cabeça do filho e impor-lhe sua própria visão do mundo com antolhos. Pais

dominadores sempre gostaram de

infligir

aos filhos

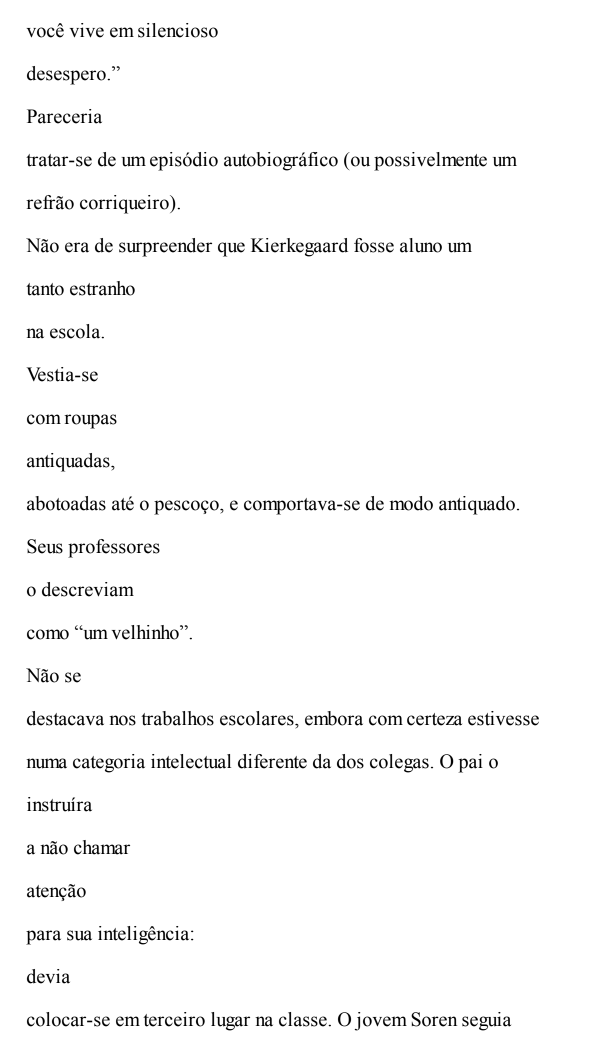
os objetivos

que

alcançaram

(ou, mais

comumente, os que não conseguiram alcançar), mas o pai de Kierkegaard era diferente. Ele sentia-se compelido a fazer isso, mas não tinha mais objetivos. Via-se amaldiçoado e chafurdava num desespero total. Era esse desespero forçado que queria, consciente ou inconscientemente, impor ao filho. Nos seus diários, Kierkegaard pai contaria mais tarde de maneira penetrante a história de um homem que olhava o filho certo dia e lhe disse: "Pobre criança,



obedientemente as instruções. (Isso deve ter exigido ainda mais talento: qualquer gênio que desabrocha pode ficar em primeiro.) Quando Kierkegaard cresceu, ficou claro que sua aparência esquisita devia-se não apenas a suas roupas antiquadas. Seu corpo era anguloso, espigado, e parecia ter sofrido uma doença da espinha que lhe dava uma ligeira corcunda. Nunca integrado na turma, o estranho Kierkegaard inevitavelmente atraía a zombaria dos colegas mais turbulentos. Logo aprendeu a defender-se com um espírito sarcástico. Começou então a usar esse sarcasmo agressivamente, provocando outros rapazes com seus comentários e atraindo suas bravatas. Esse traço de comportamento iria se manifestar de forma recorrente por toda a vida de Kierkegaard. Como muitos introvertidos zelosos, Kierkegaard gostava de se achar o centro das atenções. Estava certamente acostumado a ser o centro das atenções do pai, e a ardente intensidade de sua vida interior significava que ele era inclusive o centro de sua própria atenção. Provocar os outros, mesmo que sofresse com isso, reforçava a ilusão de que o mundo girava ao seu redor. Esse complexo

de mártir

tornar-se-ia

um importante

fator da sua

constituição psicológica.

Depois de deixar a escola, Kierkegaard matriculou-se na Universidade de Copenhague para estudar teologia. Parece ter sido aí um estudante

surpreendentemente

normal.

Rapidamente

identificado por sua vasta erudição e humor irritadiço, fez figura

nos

círculos

estudantis

da provinciana

Copenhague.

Logo

desprezava o estudo de teologia em prol da filosofia. Interessou-se por Hegel, cujas idéias espalhavam-se feito praga por toda a Alemanha (e atingiam então proporções epidêmicas em várias nações filosoficamente menos importantes). A profunda seriedade de Hegel e sua visão austera e espiritualizada do mundo tocaram Kierkegaard. De acordo com o abrangente sistema hegeliano, o mundo desenvolvia-se num processo dialético triádico. Uma tese inicial gerava uma antítese, que eram então ambas enfeixadas numa síntese (que por sua vez era vista como uma nova tese e assim por diante). Seu exemplo clássico:

Tese — o Ser (ou a existência). Antítese — o Nada (ou o não-

ser, a não existência). Síntese — o Devir (o vir-a-ser).

Por meio dessa

dialética,

tudo se movia rumo a uma

autoconsciência maior e por fim para o Espírito Absoluto, que incluía tudo à medida que se contemplava a si mesmo. Esse Espírito Absoluto, que a tudo abarca, incluía até mesmo a religião, vista como um estágio anterior da filosofia última (isto é, a de Hegel). O apelo dessa filosofia para o introvertido Kierkegaard é

nos seus aspectos

óbvio — não menos

edipiano,

religioso e

narcisístico.

Embora

cheio de admiração

por Hegel, a relação

de

Kierkegaard com o filósofo alemão foi convenientemente dialética desde o início. Ele o amava e odiava, acabando por criar uma filosofia anti-hegeliana banhada em conceitos hegelianos — não sendo o de menor importância sua própria versão da dialética.

Porém o mais importante é que desde o início Kierkegaard teve dúvidas sobre o Espírito Absoluto e seu autoconhecimento. Para

ele, o autoconhecimento

tinha

que ser alcançado

no nível

subjetivo. Insistia que para os indivíduos o subjetivo tinha que ser mais importante que qualquer Espírito Absoluto. O reino subjetivo era nossa maior preocupação. Alguns comentadores engenhosos detectaram nisso tudo ecos inconscientes do relacionamento de Kierkegaard com o pai. E com certeza o jovem elemento subjetivo logo se veria em oposição ao Espírito Absoluto do pai.

Por essa época o relacionamento de Kierkegaard com o pai sofreu uma mudança radical. Passando adiante a maldição da família, Kierkegaard pai parece ter feito uma série de confissões ao filho sensível e impressionável. Contou como amaldiçoou a Deus muitos anos antes, numa colina da Jutlândia. Kierkegaard teria ouvido essa revelação com horror, logo em seguida mergulhando numa vida dissoluta de bebedeiras na universidade.

Alguns comentadores sagazes sugeriram que há aqui mais do que se pode enxergar à superfície. Nessa altura, Kierkegaard provavelmente

buscava

uma

desculpa

para

se libertar

da

influência autoritária do pai. Também parece certo que a pia confissão do velho incluiu mais do que meros assuntos teológicos. Ele pode bem ter confessado que cometeu fornicação — dormindo com a empregada (a futura segunda esposa, mãe de Kierkegaard) quando a primeira mulher jazia no leito de morte. Isso ajudaria também a explicar a dramática — ou dramatizada — mudança de comportamento de Kierkegaard (que não era tão dissoluto quanto gostaria que acreditássemos). Mas também se sugeriu que as confissões do pai continham algo mais sério que uma blasfêmia pueril e uma culpa pesada por pecadilhos. Na opinião do crítico Ronald Grimsley, abertas referências nos diários de Kierkegaard indicam que o pai visitou um bordel e contraiu sífilis, que pode mesmo ter sido passada ao filho. O comportamento subsequente de Kierkegaard

certamente

não desautoriza

essa apavorante

possibilidade.

Como parte de sua campanha de comportamento dissoluto

(que incluía pecados hediondos como beber em cafés de modo
desordeiro
e percorrer

```
a rua
```

principal

fumando

charuto),

Kierkegaard visitou um bordel. Como é mais frequentemente o caso do que a maioria gostaria de admitir, essa iniciação foi um fiasco. Mais tarde nessa noite Kierkegaard rabiscou de forma incoerente

no diário: "Meu Deus, meu Deus...

(por que me

abandonastes?)

... Aquela

risadinha

bestial..."

*In extremis,* 

Kierkegaard identificou-se com as palavras de Cristo na cruz.

Embora houvesse tentado escapar à religião, ela continuava sendo uma referência espiritual.

Essa seria a única relação sexual de Kierkegaard durante toda a vida. Observações posteriores no diário indicam que foi mais do que uma humilhação comum. Escreve que lhe foram "negadas as qualidades físicas exigidas para fazer [dele] um ser humano completo". Em outras passagens refere-se com freqüência a um "espinho

```
na carne" e em certo ponto menciona
uma
"desproporção
entre
[sua] alma e [seu] corpo". Só podemos
adivinhar os detalhes precisos de sua miséria pessoal, que parece
ter incluído a impotência sexual.
Alguns alegaram
que tudo isso imobilizou
Kierkegaard,
tornando toda a sua vida e obra um "caso especial". Nada poderia
estar mais longe da verdade. Muito mais plausível é o argumento
de que sua miséria
pessoal
funcionou
como um tormento
constante, um aguilhão que aumentava o seu sofrimento ao ponto
de torná-lo mais intensamente humano. Paradoxalmente, serviu
para afastá-lo da vida e, em outro nível, para mergulhá-lo mais
intensamente nela. Sua contínua miséria tornou-o ainda mais
consciente
das futilidades
e das profundas
```

implicações

da

condição humana.

Na primavera de 1836 Kierkegaard sofreu uma crise de desespero. Foi esmagado por uma visão do seu mundo interior, que viu extremamente corrompido pelo cinismo. O sarcástico fumante

de charutos

que divertia

os amigos mascarava

um

abismo interior. Começou seriamente a pensar no suicídio.

Em 19 de maio de 1838, Kierkegaard teve uma experiência espiritual a que se referiu no diário como "o grande terremoto": "Só agora... encontrei algum alívio no pensamento de que meu pai recebeu o árduo dever de nos confortar com o consolo da religião, de ministrá-la a todos nós de modo que um mundo melhor se nos abra, ainda que percamos tudo neste..." Abria-se assim o caminho para seu retorno a Deus e uma reconciliação com o pai. E foi justo a tempo. Apenas três meses depois o pai estava morto. Da maneira como Kierkegaard o viu, o pai tinha morrido para que "se possível eu me tornasse alguma coisa". Sua poderosa imaginação sempre o levava a mitificar os eventos que o afetavam de modo profundo. Mas dessa forma dava sentido à sua vida.

A morte do pai de Kierkegaard deixou-lhe uma considerável

fortuna de mais de 20 mil coroas. (Kierkegaard calculou que isso duraria de dez a vinte anos.) Da noite para o dia tornou-se um dos jovens mais ricos e um dos melhores partidos de Copenhague.

Por quase doze anos Kierkegaard resistiu a fazer os exames universitários, sobretudo porque o pai queria que se graduasse em teologia e se tornasse pastor — perspectiva que pouco o atraía.

Mas agora tudo isso havia mudado. Com um raciocínio dialético caracteristicamente

perverso

(que

se

tornaria

típico

de

Kierkegaard), ele se convenceu de que, por estar agora livre da coerção paterna e com independência financeira para não precisar trabalhar, devia ao pai a obrigação de passar nos exames.

trabalhar, devia ao pai a obrigação de passar nos exames.

Durante dois anos estudou para valer, vivendo uma vida absolutamente cristã. Nesse período conheceu uma adolescente de boa família, Regine Olsen. Embora a garota tivesse dez anos menos que ele, Kierkegaard afeiçoou-se profundamente a ela.

Cortejou-a na maneira formal da época, enviando-lhe livros e lendo para ela, escoltando-a de braço dado pela Esplanada nas tardes

de domingo.

Regine ficou deslumbrada

com seu rico

pretendente, cujo brilhantismo e graças sociais eram temperados por um toque de sedutora melancolia. A afeição de Kierkegaard era igualmente profunda mas inteiramente espiritual. Na sua inocência, Regine dificilmente percebia isso: tal comportamento era considerado

bastante

normal

na sociedade

dinamarquesa

decente. O lado físico de qualquer relacionamento vinha depois — e ai do pretendente que pensasse de outro modo. Apesar da sua ingenuidade,

logo ficou claro para Regine que ela havia se apaixonado por um jovem nada comum.

Kierkegaard era meticuloso com os livros que lhe dava.

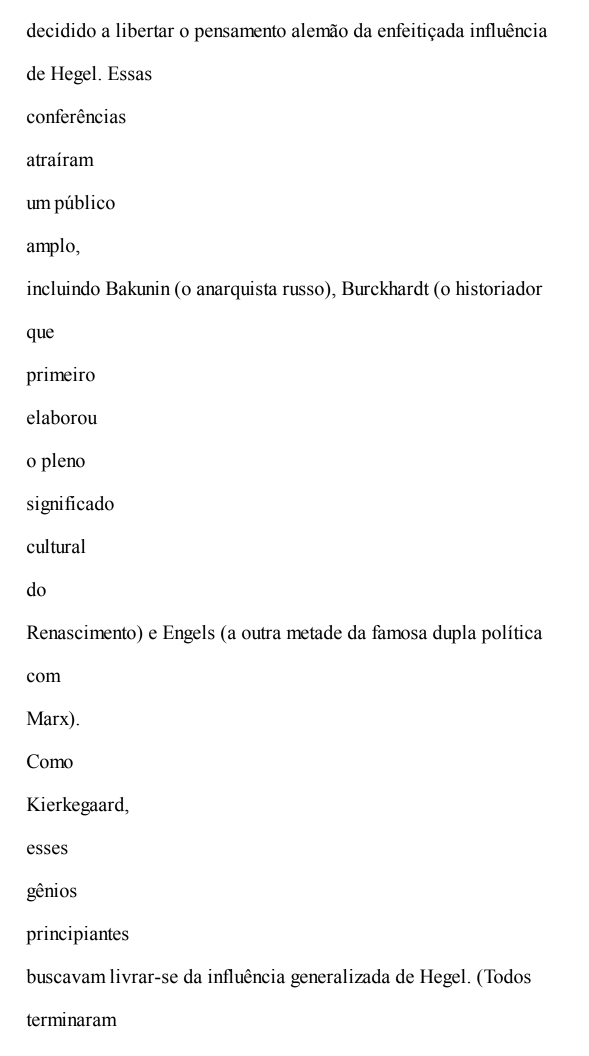
Insistia em discutir de forma completa as idéias neles contidas, instruindo-a sobre a maneira correta de interpretá-las. Parecia que Kierkegaard queria dominar a jovem de 17 anos de modo tão completo quanto seu pai o dominara. Mas Kierkegaard não era feito da mesma obstinação do pai. Algo nele percebia que isso era errado, que toda a situação era um erro. Mas ainda a amava. Às

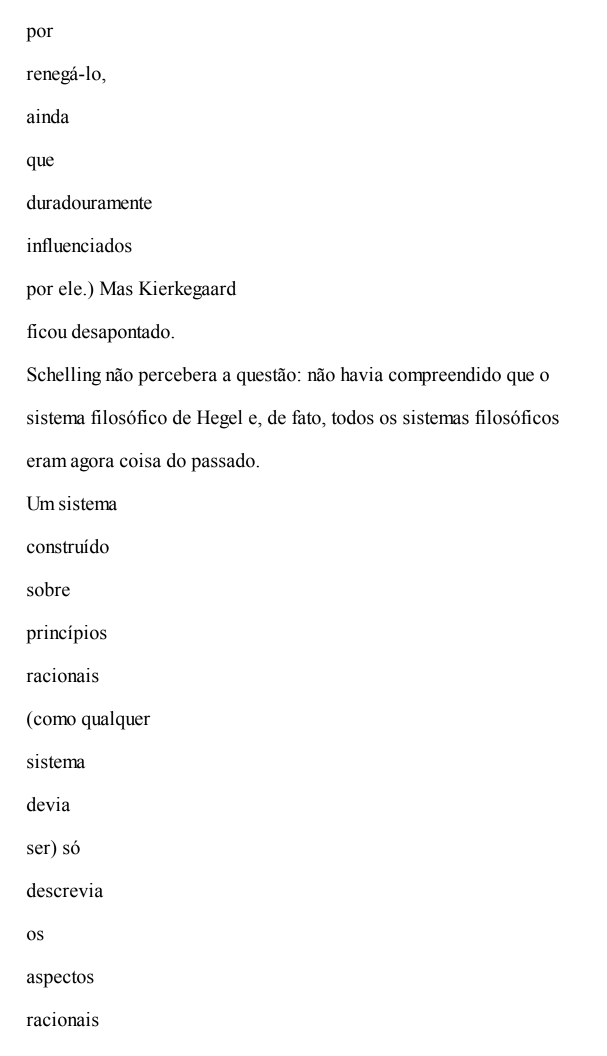


psicologicamente, emocionalmente, fisicamente — em quase todos os níveis uma vida assim lhe era impossível. Mas o impossível havia acontecido: ele se apaixonara. Regine tornara-se bem mais que a protegida espiritual que ele havia pretendido. Ao mesmo tempo Kierkegaard sentia-se atraído por uma vida além do normal, uma vida "mais elevada". Mas ainda não sabia plenamente que vida era essa. Tudo o que sabia era que desejava dedicar-se a escrever, à filosofia, a Deus. E por isso sentia instintivamente que era necessário sacrificar tudo o mais. Dois dias após ficar noivo, percebeu que tinha cometido um erro. Tentou romper o noivado da forma mais gentil possível, mas Regine

não compreendeu. Ele lhe devolveu seu anel. Ela continuou sem compreender. (Regine sabia que ele a amava.) Seguiu-se uma tragicomédia, que perturbaria Kierkegaard até o fim da vida. Durante anos ele analisaria, fantasiaria, sofrendo desilusões e dissecando suas reações com uma honestidade de partir o coração. Quanto mais se preocupava com o assunto, mais profundos ficavam seus pensamentos. O que começou como uma agonia da escolha virou por fim A Agonia da Escolha — o dilema que enfrenta toda a humanidade. A fórmula "o que devo fazer?" universalizou-se em "como devemos viver?" Kierkegaard tinha agora os dois temas que iriam gerar a sua filosofia: o pai e Regine. Na provação da neurose, da obsessão e do sofrimento, o metal base da liga de suas deficiências seria transformado na essência da condição humana.

Depois que Kierkegaard finalmente rompeu o noivado com Regine, fugiu para Berlim. Ficaria um ano lá. Nesse período foi a conferências do filósofo idealista romântico Schelling, que estava





```
do
mundo.
Kierkegaard
compreendera — e experimentara plenamente — o fato de que a
subjetividade não era racional.
Quando voltou a Copenhague, no final de 1842, levava um
volumoso manuscrito intitulado Ou isso ou aquilo: Um fragmento
da vida. A referência autobiográfica do título fica imediatamente
evidente, embora tenha publicado a obra com pseudônimo (ou,
mais precisamente, uma série de pseudônimos).
A história
desses
pseudônimos
é tão
complexa
(e
implausível) quanto um romance policial. Dizem que o próprio
manuscrito foi descoberto numa gaveta secreta pelo editor Victor
Eremita
(cujo sobrenome
provém
da palavra
grega
```

antiga

significando *solitário on proscrito*). Eremita estudou a caligrafia do manuscrito e chegou à conclusão de que era obra de dois autores — um magistrado civil por nome Wilhelm (referido como B) e um jovem amigo anônimo (A). O

B)

contêm dois tratados (sob a forma de longas cartas) seguidos por um sermão — o qual, de acordo com Wilhelm, foi escrito por um obscuro

S papéis escritos pelo juiz Wilhelm (

sacerdote

da Jutlândia.

Entre

os textos

seguintes

encontra-se o famoso "Diário de um sedutor". No prefácio a esse diário, A diz que o roubou de um amigo, Johannes. Esta alegação é desmentida por Victor Eremita, que sugere que Johannes o Sedutor é provavelmente invenção de A e que a alegação de A de ser meramente

o editor não passa

de "um velho truque

de

romancista". Mas Victor Eremita complica ainda mais a questão ao sugerir, no prefácio à obra como um todo, que seu próprio

trabalho de edição pode ser um disfarce semelhante.

Mais uma vez Kierkegaard viu-se em apuros, que de maneira

bem característica

transformou

numa

agonia

da indecisão.

Colocando a coisa de modo simples, ele desejava esconder-se por trás de um pseudônimo, mas ao mesmo tempo queria deixar óbvio que *era* um pseudônimo (ou uma série de pseudônimos). Não queria expor-se como autor de material autobiográfico como o "Diário de um sedutor" (que era todo sobre seu relacionamento com Regine), mas deixa claro nesse texto que queria veladamente comunicar essa informação a Regine, de modo que ela soubesse da profunda agonia que ele sofrera. (Muitos leitores não filosóficos, atraídos por essa obra em função de seu título sensacional, podem se decepcionar. Desnecessário dizer, nenhuma transgressão física é descrita.)

Mas todo esse absurdo entediante e embaraçoso tinha um propósito sério. Como parte da abordagem dialética que permeava o seu pensamento, Kierkegaard queria expor idéias sob variados pontos

de vista.

Nenhum

ponto

de vista único

devia ser

considerado correto ou autorizado (nem mesmo como sendo o do autor). Ao leitor cabia decidir por conta própria sobre as idéias muitas vezes conflitantes que expressava.

Para superar a aparência de didatismo, Platão acomodou suas idéias sob a forma de diálogos. Mas Kierkegaard era um solitário, e sua adoção da forma "caixa chinesa" parecia mais apropriada. No seu caso, os argumentos tinham lugar dentro de uma mente única. A base da sua filosofia era o subjetivo.

Mas o que exatamente

disse

em Ou isso ou aquilo?

Fundamentalmente sugeriu que há duas maneiras de viver a vida: a estética e a ética. Cada indivíduo tem oportunidade de fazer uma escolha entre as duas. Aí estão as sementes do existencialismo. Ao fazer essa opção, o indivíduo deve aceitar inteira responsabilidade por suas ações, que caracterizarão toda a sua existência do modo mais fundamental.

Indivíduos que optam pelo ponto de vista estético vivem basicamente para si mesmos e para o seu próprio prazer. O que não precisa ser uma atitude superficial em relação à vida. Ao trabalhar para o nosso próprio prazer, quase invariavelmente

trabalhamos também para o prazer dos outros, se pensarmos a longo prazo. Com efeito, poder-se-ia dizer que o cientista que altruisticamente

dedica

toda

a sua

vida à cura

de uma

enfermidade dolorosa, sacrificando com isso o prazer pessoal, doméstico e social, está também vivendo a vida estética se o faz simplesmente porque gosta da pesquisa científica. E no contexto da psicologia moderna e da sociedade liberal, é difícil ver como alguém *não* vive a vida estética. Cada um à sua maneira estranha e maravilhosa, parece que todos buscamos o prazer.

A falta de inclinação de Kierkegaard por esse ponto de vista era típica de sua época e lugar (a devota Escandinávia préfreudiana), mas sua análise do que ele significa é sutil e profunda. Sabia do que estava falando: tinha vivido dessa forma no tempo de estudante e ainda sentia o peso da culpa pelo elemento que lhe restara disso.

Num nível básico, o indivíduo que vive a vida estética não tem o controle da sua existência. Ele vive o momento, levado pelo prazer. Sua vida pode ser contraditória, carente de estabilidade e certeza. Mesmo num nível mais calculado, a vida estética continua

sendo "experimental". Sentimos certo prazer apenas enquanto ela exerce apelo sobre nós.

A inadequação do ponto de vista estético é fundamental.

Porque ele se apóia no mundo externo. Ele "espera tudo de fora".

Dessa forma, é passivo e carente de liberdade. Apóia-se em coisas

que estão, em última instância, além do controle da sua vontade

— como o poder, as posses ou mesmo a amizade. É contingente,

dependente do "acidental". Não há nada "necessário" nele.

Se compreendermos essas coisas, veremos a inadequação

última da existência estética. Quando um indivíduo que vive a

vida estética reflete sobre sua existência, logo percebe que lhe

faltam certeza e significado. Tal percepção frequentemente leva ao

desespero.

Esse desespero pode ser reprimido ou ignorado e pode ser mesmo completamente esquecido com uma existência burguesa respeitável. Em outros casos, um indivíduo pode chegar a ver esse próprio desespero como o significado da sua vida. Perversamente vai tranqüilizá-lo de que pelo menos isso é certo. Quando nada, é algo de que não pode ser privado. Como o herói trágico, pode

mesmo

encontrar

consolo

dizendo-se

que está

"fadado

por

natureza" a esse desespero.

Dessa forma pode se orgulhar do seu "heróico" desespero e alcançar um nível de tranqüila compreensão. Mas Kierkegaard logo aponta

a falha nesse

"fatalismo

sedutor".

Ao aceitá-lo

renunciamos a algo vital, algo central à própria noção da nossa existência. Renunciamos inclusive à possibilidade da liberdade. Ao aceitar que estamos "fadados", rejeitamos a responsabilidade por nosso próprio destino individual. Não somos responsáveis por nossas vidas; somos meros joguetes nas mãos do destino. Como somos, como vivemos, não é creditado a nós, não é culpa nossa. Kierkegaard é ótimo em detectar os subterfúgios da autoilusão. (Ao rejeitar aquilo em que fundamentalmente acreditou no seu tempo de estudante, experimentou-os todos em si mesmo.) Sua eliminação das camadas de auto-ilusão aponta como sair da condição estética. Podemos achar dificil concordar com sua conclusão final (que inevitavelmente era o cristianismo, numa aparência assustadoramente espiritual), mas os passos com que nos leva ao

longo do caminho

são instigantes.

Pois, o mais

importante, ele nos leva para fora do abismo do desespero, para uma vida em que assumimos plena responsabilidade pelo que fazemos da vida.

O desespero

que Kierkegaard

descreve

é uma condição

profunda que se tornou cada vez mais dominante em nossa época.

A maneira como delineou esse desespero — a forma que adquire, as falácias psicológicas por trás das quais se esconde — foi extremamente premonitória. A solução que lhe deu foi igualmente radical. A única resposta é assumir a posse integral da própria existência e aceitar responsabilidade por ela. Esta, mais do que a

final cristã,

mensagem

foi a mais influente

contribuição

de

Kierkegaard. E deveria se tornar ainda mais importante no século seguinte, à medida que o indivíduo perdia cada vez mais a fé em Deus, vendo sua própria existência ameaçada pela psicologia

determinista, afogado na "cultura de massas" e negado pelo totalitarismo ou perdido nas complexidades da ciência. A autocriação por opção consciente muitas vezes pareceu a única alternativa ao desespero. Nas palavras de Kierkegaard, a maneira de escapar do abismo é "querer profunda e sinceramente". (Usei em geral o masculino "ele" quando expus os argumentos de Kierkegaard. Mas isso não indica uma limitação desses argumentos — isto é, que se apliquem somente a metade da raça humana —, apenas uma limitação lingüística. A escolha do masculino em vez do feminino não se deve inteiramente a um preconceito machista mas visa refletir a natureza profundamente

autobiográfica da filosofia de Kierkegaard. Em quase todas as

instâncias ele viveu pessoalmente OS estados mentais, argumentos, angústias e desesperos que descreve.) Isso nos leva à alternativa para a vida estética — a vida ética. Aqui a subjetividade é o "absoluto" e a principal tarefa é "fazer a opção". O indivíduo que vive a vida ética cria a si mesmo com sua opção, e a autocriação se torna o objetivo da sua existência. Ali onde o indivíduo estético meramente aceita-se tal como é, o indivíduo ético procurar conhecer e mudar a si mesmo por escolha própria. Será guiado nisso pelo seu autoconhecimento e sua vontade — não de aceitar o que descobre, mas de tentar melhorar isso. Aqui vemos a categórica diferença entre o estético e o ético: o primeiro preocupa-se com o mundo exterior, o último com o mundo interior. O indivíduo ético busca conhecer a si mesmo e

tenta transformar-se em algo melhor — ele busca tornar-se um "eu ideal". Não é claro por que precisamente escolheria fazer isso, a não ser que aceitemos que ao se conhecer ele está fadado a se

iluminar e, assim, a pretender uma vida "mais elevada" no que diz respeito a um conjunto de padrões éticos. O que fica claro é que o indivíduo ético não é mais contingente, inconsistente ou acidental. Ele "expressa o universal na sua vida". Ao fazê-lo, penetra o reino de categorias fundamentais como o bem e o mal, o dever e assim por diante. O argumento de Kierkegaard sobre como o indivíduo ético passa do "absoluto" da subjetividade para esse "sistema de vida universal" não é muito convincente. Ele supõe que nós automaticamente reconhecemos o ético como superior e que por isso somos naturalmente atraídos por ele. Como assinalei, a psicologia do século XX questiona o primeiro; e essa última implicação envolve a mais antiga de todas as falácias.

(Isto é, a de que, ao

reconhecermos algo como bom, achamos que devemos praticá-lo.) Mas Kierkegaard torna clara o bastante sua distinção básica entre o estético e o ético. Um é "externo", contingente, inconsistente e autodissipante; o outro é "interior", necessário, consistente e autocriativo. Isto é convincente, distante de uma falha básica. Jamais podemos viver uma vida exclusivamente ética — sempre haverá necessariamente um elemento "exterior" e acidental em nossas vidas. Mesmo quando escolhemos o ético, um elemento estético está fadado a permanecer. Por um processo dialético, essa própria insatisfação em relação ao ético traz agora um terceiro ponto de vista que é uma síntese dos dois opostos anteriores: o estético e o ético. A isso Kierkegaard chama religião, de que tratará na sua obra seguinte, Temor e tremor (escrita sob o pseudônimo

de Johannes

de

Silentio).

Nessa obra Kierkegaard examina a noção de fé, que define como o ato subjetivo último. É um ato irracional — um "salto" para além de toda justificação possível. Nada tem a ver com a ética ou o bom comportamento. A vida ética, com sua noção de autocriação

e escolha

responsável,

é incapaz

de acomodar

plenamente o salto da fé. Essa "irracionalidade superior" está além do ético, que requer um comportamento racional. A fé liga o indivíduo a algo superior, que é a própria essência de tudo quanto é ético. De acordo com Kierkegaard, a vida ética diz respeito basicamente à religião no sentido social, mas alcançar o estado religioso requer uma "suspensão teleológica do ético". Em outras palavras, é necessário suspender *nossos* padrões éticos de modo que possamos transcendê-los e alcançar um propósito maior. O religioso, segundo Kierkegaard, pode ser visto como uma síntese dialética do estético e do ético. Combina a vida interior e a exterior, a certeza e a incerteza (o salto da fé estendendo-se para além de toda certeza).

Kierkegaard ilustra o estado religioso com a história bíblica

de Abraão e Isaac. Para testar sua fé, Deus ordena a Abraão que mate o filho Isaac. Esse ato só pode ser visto como eticamente errado — mas a verdadeira fé (exigência do estágio religioso) envolve o propósito divino, que rejeita e suplanta toda demanda meramente ética.

Abraão se dispõe a seguir a ordem de Deus, independente da repugnância que possa sentir por semelhante ato. Nisso está levando uma vida no nível religioso, que é superior à vida ética porque tem fé na divindade da qual o ético se origina.

Muitos,

com razão,

verão nessa

atitude

uma

perigosa

loucura.

Os

fanáticos

religiosos

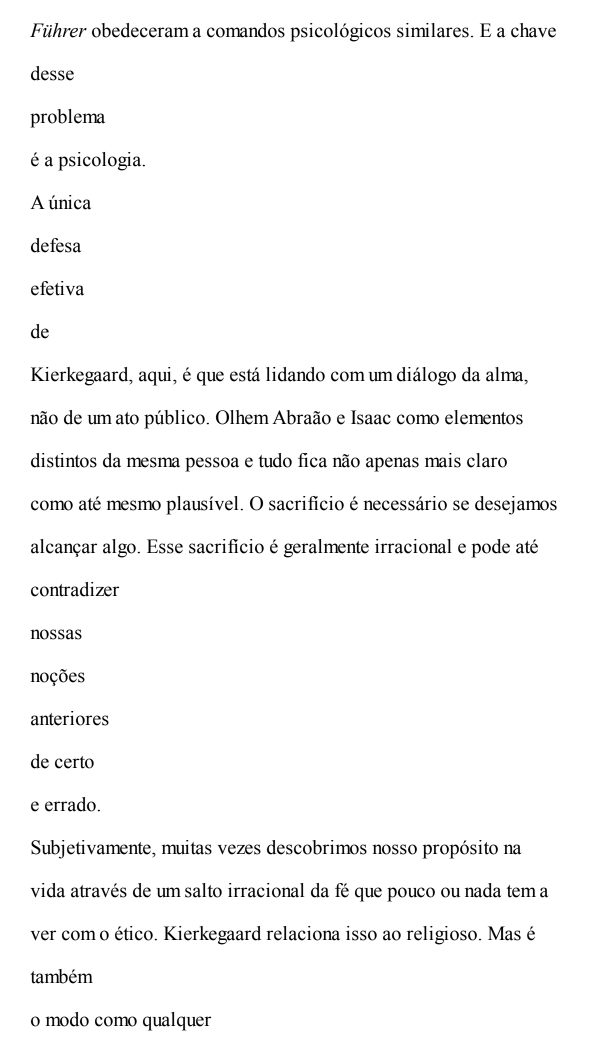
em

toda

a história

se

comportaram dessa maneira. Da mesma forma, os tiranos e os



pessoa dá à sua vida um propósito absorvente — ao "acreditar em si mesma" como qualquer coisa, seja um artista ou um futuro primeiro-ministro ou um comediante de destaque. Como colocou Kierkegaard, "a vida de um poeta começa em conflito com toda a existência". Kierkegaard examina longamente a história de Abraão e Isaac e não é dificil ver por quê. Mais uma vez reflete-se aí fortemente a sua ruptura com Regine. Como vimos, isso pode ter parecido "errado" no sentido ético, mas Kierkegaard o viu como necessário ao pretender seguir a vida religiosa. Também não é dificil ver obscuros reflexos do seu relacionamento com o pai. No último instante Deus deteve a mão de Abraão, e Isaac não foi sacrificado. Kierkegaard fora levado à beira da destruição espiritual pelo pai dominador, que então morreu para que o filho

pudesse se "tornar alguma coisa".

Aos 30 anos de idade, Kierkegaard dedicava sua vida quase inteiramente a escrever. Não via mais os velhos colegas e levava uma existência solitária. Só saía para longas caminhadas pelas ruas de Copenhague, onde sua aparência cada vez mais excêntrica chamava a atenção. Figura magra e recurvada, usava um chapéu alto e calças apertadas com uma perna sempre mais curta que a outra. Aparentando ser mais velho do que era, já passava por um homem de meia idade. Ocasionalmente parava e conversava com criancinhas. Dava-lhes pequenos presentes e elas cautelosamente se deliciavam com o humor travesso daquele estranho e jovem velhinho. Nos fins de semana Kierkegaard

alugava

um coche e

passeava pelos jardins da cidade ou ia até o campo. Permaneceu cônscio do seu status como filho de um dos comerciantes mais ricos da cidade. Mas a família Olsen tinha ficado ultrajada com o seu comportamento em relação a Regine e o resultado foi que a sociedade educada o colocou no ostracismo.

Nos domingos ia à igreja. Entre os outros membros da congregação muitas vezes via Regine. E ela o notava. Não se falavam, mas estavam bem cientes da presença um do outro. Embora a tivesse ferido gravemente (e mais ainda a ele mesmo), permanecia um laço oculto entre eles. Com todo o seu auto-exame psicológico

e

sua

honestidade,

Kierkegaard

continuava

curiosamente propenso à ilusão. Não conseguia evitar a esperança de que algum dia, de alguma forma, ele e Regine se uniriam de novo, presumivelmente em algum tipo de laço espiritual. Embora soubesse que era impossível, não podia impedir-se de desejar o impossível. A análise que fazia da relação deles continuava a ser uma preocupação constante. E isso apenas contribuía para seu autoconhecimento cada vez mais profundo. Tornou-se por demais



dois anos seguintes (1844-46) publicou meia dúzia de livros com vários pseudônimos, entre eles os de Johannes Climacus (João Alpinista), Vigilius Haufniensis (Vigia da Esterqueira), Hilarius Encadernador (nenhuma hilaridade aqui, aliás)

e Frater

Taciternus (estranha escolha para um autor vítima de logorréia). A essa altura, como bem havia esperado, os literatos de Copenhague começaram a adivinhar a verdadeira identidade daquele silencioso e hilariante escalador da esterqueira.

As idéias de Kierkegaard continuaram a desenvolver-se num ritmo similar ao de sua produção literária. Sua análise da noção de existência seria crucial para o posterior desenvolvimento do existencialismo.

Para

Kierkegaard,

a

existência

era

um

"irracional". (Em matemática, um irracional é uma quantidade que

não pode ser expressa em números ordinários, como pi.) Para ele,

a existência

era o que restava

depois que tudo o mais era

analisado. Estava simplesmente "aí". (Kierkegaard comparava-a a uma rã que se descobre no fundo da caneca de cerveja depois que se termina de beber a cerveja.)

Mas

quando

examinamos

nossa

própria

existência,

descobrimos que é mais do que simplesmente estar "aí". Ela precisa ser vivida. Tem que ser transformada em ação por meio do "pensamento subjetivo". Esse é o elemento essencial da nossa subjetividade, que conduz à verdade subjetiva. Aqui vemos o que Kierkegaard quer dizer quando afirma que "a subjetividade é a verdade".

Para Kierkegaard

há dois tipos de verdade.

A verdade

objetiva, como a da história e a da ciência, está ligada ao mundo exterior. Pode ser confirmada por referência a critérios externos.

Em outras palavras, a verdade objetiva depende do *que é* dito. A verdade subjetiva, por outro lado, depende de *como* se diz uma coisa.

Ao contrário

da verdade

objetiva,

a subjetiva

não tem

critérios objetivos. Kierkegaard dá o exemplo de dois homens que fazem suas orações. Um reza à "verdadeira concepção de Deus" (a cristã, para Kierkegaard), mas o faz com "espírito falso". O outro é pagão e reza a seu ídolo primitivo, mas com uma "paixão total pelo infinito". Para Kierkegaard

é o segundo

que possui

a maior

verdade subjetiva, pois reza "de verdade". A noção de verdade subjetiva de Kierkegaard equivale à sinceridade, só que um pouco mais além. Envolve um apaixonado compromisso interior.

As verdades

subjetivas

são as mais importantes

para

Kierkegaard

porque

estão fundamentalmente

ligadas

à nossa

existência. Como vimos, não têm qualquer critério objetivo; ao contrário, estão ligadas ao "irracional" que permanece quando todos os critérios

objetivos

já foram analisados.

A verdade

subjetiva diz respeito assim ao próprio fundamento dos nossos valores — não tanto ao fato de serem ou não "corretos", mas à natureza do nosso compromisso com eles.

De acordo

com essa visão, nenhuma

moralidade

pode

derivar do fato objetivo. É bem curioso que Kierkegaard se alie aqui a um filósofo escocês do século XVIII, profundamente cético e ateu, chamado David Hume. Segundo Hume, tudo o que podemos saber é o que experimentamos. Daí derivamos os chamados fatos. Mas desses fatos não é possível derivar nenhuma moralidade. Só porque a sobriedade é propiciadora de um comportamento correto não podemos por isso dizer que *devemos* permanecer sóbrios.

Kierkegaard e Hume concordam que um "dever" não pode decorrer de um "ser". (Esse procedimento, que tenta incluir a ética na filosofia, é hoje conhecido como falácia naturalista.)

Mas a crença de Kierkegaard na superioridade da verdade subjetiva (em relação à verdade objetiva) levou-o a duvidar da

visão

de Hume

sobre

a primazia

do fato.

Corretamente

Kierkegaard percebe que mesmos os chamados fatos podem ser determinados por nossa atitude. Em considerável medida, nossos valores

determinam

os "fatos". Confrontados

com a mesma

realidade, o cristão e aquele que busca o prazer podem ver "fatos" diferentes. (Por exemplo, diante de um bordel ou de um retiro religioso.) Dessa forma, cada indivíduo é, em certa medida, o criador do seu próprio mundo. E cria seu mundo em função dos valores que tem.

Não é dificil ver nesse

pensamento

as sementes

do

relativismo atual, com sua rejeição de toda a noção de verdade objetiva. Kierkegaard também antecipa a fenomenologia do século XX, que vê todas as formas de consciência como "intencionais" — em outras palavras, a consciência tem sempre um propósito.

Vemos

o mundo

do jeito que vemos

em função

do que

pretendemos fazer com ele. Como observa Wittgenstein: "O mundo do homem feliz é diferente do mundo do infeliz", cuja aparente banalidade adquire um caráter mais profundo quando se percebe que se trata

aqui do exercício

da vontade.

Como percebeu

Kierkegaard, o indivíduo vê o mundo que quer ver, o que depende dos valores que escolheu previamente, aqueles segundo os quais ele vive, *que fazem dele o que ele é*. Kierkegaard argumenta, assim, que os valores que fazem do indivíduo o que é também fazem o mundo.

O ponto de vista fenomenológico pode ser verdadeiro para o

cientista que acredita na ciência, cujo mundo é diferente do mundo do historiador que acredita na história — mas tem sérios inconvenientes. O maior deles é o perigo do solipsismo — o ponto de vista de que só eu existo, de que o mundo está todo aqui para mim. Como diria Kierkegaard, só eu sou responsável pelo meu mundo (isto é, o mundo que habito). Isso foi levado aos seus extremos

lógicos no século XX pelo existencialista

Jean-Paul

Sartre. Quando servia no exército francês em 1940, achou que devia aceitar toda a guerra mundial como responsabilidade sua. Esse sublime egoísmo (façanha possível somente a um verdadeiro intelectual) pode ser um tônico moral, mas dificilmente leva a uma visão de mundo que tenha alguma utilidade.

Esse, porém, era exatamente o tipo de tônico moral que Kierkegaard buscava. Seu objetivo era tornar a existência o mais intensa possível. Só dessa forma a vemos tal corno é, pelo que é, e o que *pode* ser.

A existência é um risco colossal. Jamais podemos saber se a maneira de viver que escolhemos é a correta. Qualquer um que perceba isso *plenamente*, que tenha uma consciência constante disso, está fadado a se angustiar, segundo Kierkegaard. Essas verdades subjetivas, que não se apóiam em nenhuma evidência objetiva, baseiam-se em nada. Literalmente. Assim passamos a

conhecer o nada da existência, a incerteza última que jaz no coração da existência. A vida é fundamentalmente tateante e ilusória.

Mesmo a própria consciência é uma contradição. Trata-se de uma interseção do ato e da potência, do ponto de encontro do que é e do que não é. (Como também colocou Kierkegaard, "a vida é entendida em retrospecto mas vivida para adiante".) A consciência está assim em oposição consigo mesma: é uma "duplicidade". Como notou Kierkegaard, as palavras duplo e dúvida têm a mesma raiz. (Vêm de "duo", com a dúvida significando duas possibilidades.) A própria consciência é uma forma de dúvida. Isso questiona o próprio Descartes, o filósofo que duvidou de tudo mas acabou descobrindo que não podia duvidar que estava duvidando, isto é, que estava antes de mais nada pensando. Mas Kierkegaard mostrou que a consciência (ou o pensamento consciente), longe de ser segura, é ela mesma uma forma de dúvida. Por quê? Porque na consciência duvidamos da própria existência.

Mas será que se trata, no caso, de uma cobra que engole o próprio rabo? Aqui estamos de fato em terreno ilusório, com os poucos conceitos que temos ficando ainda mais escorregadios. Por exemplo: tudo bem dizer que mesmo a consciência está sujeita à dúvida, mas será que algo que não existe pode fazer alguma coisa, quanto mais duvidar de si mesmo? Os defensores de Kierkegaard argumentam que ele não diz que a consciência não existe, apenas

duvida

de sua existência.

Esse é um ponto crucial.

O que

Kierkegaard diz é que é possível "duvidar da consciência aos pouquinhos". Mais uma vez revertendo ao ceticismo de Hume, ele viu que é possível questionar a continuidade da consciência. Não *experimentamos* essa continuidade entre um momento e outro.

Tudo o que experimentamos é o momento, o presente.

A consciência é, portanto, extremamente precária. Assim que

nos conscientizamos

disso, a existência

torna-se

ainda

mais

arriscada. O que fica mais enfatizado quando temos em mente que podemos morrer a qualquer momento (fato que aprendemos com a experiência e também com a percepção da falta de continuidade da consciência). Simultaneamente deveríamos estar cientes da completa liberdade que temos a cada momento. Podemos escolher *qualquer coisa* — podemos transformar completamente nossas vidas. A cada momento

com a suprema

liberdade. Essa é a verdadeira situação que enfrentamos. Como resultado, quando temos plena consciência da realidade da nossa situação, sentimos "pavor", angústia.

Kierkegaard escreveu um livro inteiro sobre *O conceito de angústia*, uma das mais importantes obras de psicologia préfireudianas. Nela Kierkegaard distingue dois tipos diferentes de medo ou angústia. Primeiro, o medo que sentimos quando somos ameaçados por algo exterior (por exemplo, um leão que ruge). O segundo tipo de medo resulta de uma experiência interior — a confrontação com as ilimitadas possibilidades de nossa própria liberdade. Quando nos tornamos conscientes dessa liberdade, percebemos sua enormidade e sua irracionalidade. (Como assinala Kierkegaard, é impossível provar que temos liberdade, porque essa prova envolveria

a necessidade

lógica, que é o oposto

da

liberdade.)

A liberdade nada tem a ver com a filosofia. É uma questão psicológica, que depende de nossa atitude ou estado mental.

Nosso estado mental nos faz compreender nossa liberdade. E percebemos nossa liberdade em toda a sua extensão quando experimentamos o estado mental chamado medo. Nesse sentido, o indivíduo não existe em absoluto como "ser", existe apenas num

estado de constante "vir-a-ser". O medo que isso provoca é o terror que mora no coração de toda normalidade. Percebê-lo plenamente mergulha a pessoa na loucura. Segundo Kierkegaard, a única maneira de escapar disso é dar o salto igualmente irracional da fé. O indivíduo é "salvo" assim dessa loucura e desintegração ligando sua interioridade subjetiva a Deus. (Outros podem preferir fugir dessa situação com a "crença" na ilusão da realidade cotidiana, onde essa desconcertante liberdade é estranhamente disfarçada pelas demandas da normalidade.)

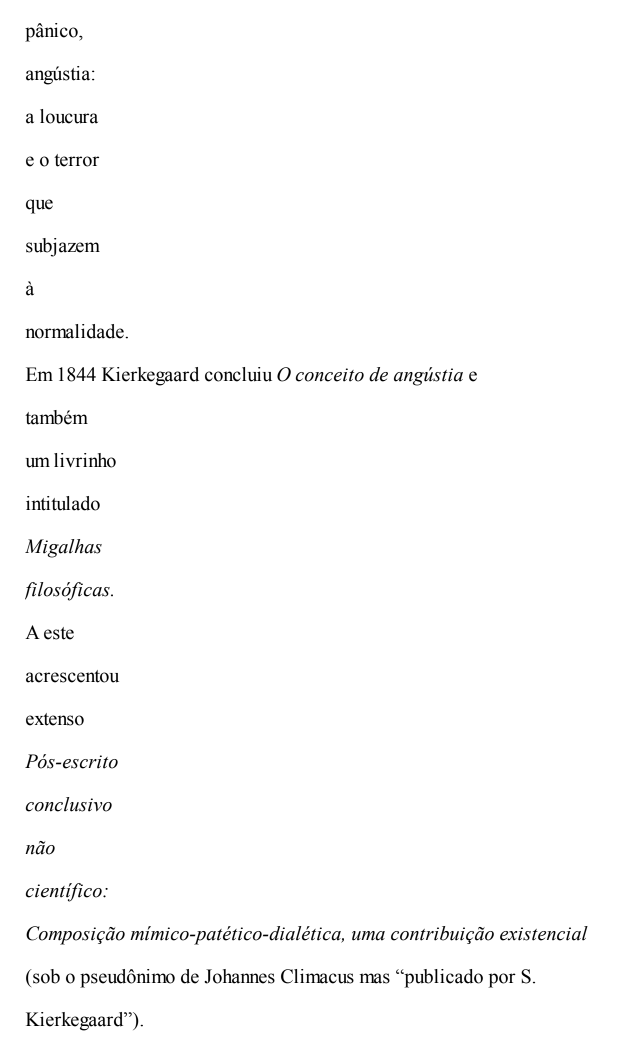
Mas será que a consciência da nossa liberdade essencial é de fato suficiente para despertar em nós essa terrível sensação de pânico?

Ou apenas

gênios como Kierkegaard

ou Kafka são

capazes de perambular por aí num estado constante de angústia com as possibilidades de sua própria existência? Talvez. Mas nós, os medíocres — a maioria saudável —, também podemos sentir esse pavor. Andando por uma trilha num rochedo sentimos medo de cair e a vertigem do abismo. Mas parte dessa sensação deve-se também a um curioso impulso que parece ao mesmo tempo nos atrair para a beirada e nos repelir. Segundo Kierkegaard, isso se deve à consciência de que poderíamos nos jogar dali — o medo dessa liberdade que está ao nosso alcance. Aí também sentimos



Aí aparece pela primeira vez a palavra existencialista — na sua forma dinamarquesa Existensforhold ("condição de existência, relação existencial"). Kierkegaard a essa altura já tinha escrito mais de um milhão de palavras em cinco anos e não era de espantai que se sentisse perdido sobre o que dizer. Assim, mantendo a sua filosofia, ele decidiu agir — criar a si mesmo fazendo uma opção importante. Sua decisão de agir foi caracteristicamente perversa. Algumas de suas obras publicadas sob pseudônimo receberam críticas razoavelmente favoráveis na revista Corsair. Era a folha satírica e escandalosa de Copenhague, famosa pelos ataques e vitupérios contra personalidades locais. Kierkegaard optou então por instigar a Corsair a atacá-lo,

publicando uma carta maldosa contra a revista ("é um insulto ser elogiado em tal publicação") e revelando a identidade dos seus editores anônimos (o que fez um deles perder a oportunidade de um cargo no magistério).

O resultado era previsível. Por vários meses, todas as edições de *Corsair* trouxeram ataques a Kierkegaard e seus pseudônimos. Sua aparência foi caricaturada, suas roupas ridicularizadas e suas idéias viraram motivo de zombaria. Antes, Kierkegaard era notado

como uma figura estranha,

um escritor

e intelectual

talentoso que fora "acometido de religião" e se tornara um recluso depois

de um amor infeliz. Nas ruas

era visto como uma

curiosidade, mas pouca atenção despertava em geral. Agora tudo isso mudara. Em função da série de artigos e desenhos na *Corsair*, o homenzinho magro, curvado e envelhecido, com seu andar de caranguejo, suas calças com pernas de tamanho desigual e seu grande guarda-chuva, tornou-se objeto da chacota pública. Nas ruas, crianças e rapazolas passavam correndo por ele, fazendo zombarias. Lojistas e membros respeitáveis da sociedade riam abertamente quando ele passava.

Kierkegaard

era

uma

personalidade

sensível

e seus

sofrimentos com esse tratamento podem ser imaginados. Mas a questão é que ele mesmo atraíra tudo isso. Ele sabia exatamente o que estava fazendo. ("Aluga-se a *Corsair* para abusar, assim como se aluga um tocador de realejo para fazer música.") Então por que ele o fez? Como seria de esperar

em se tratando

de uma

personalidade tão complexa, a resposta não é nada simples. Não há dúvida de que era uma manifestação do mesmo complexo de mártir que o levara a espicaçar os colegas mais velhos na escola. Não há dúvida também de que o desprezo público por sua obra tinha algo a ver com isso. Kierkegaard tinha agora 33 anos de idade e ainda mal era conhecido como escritor. Assim, se não podia ser famoso, ficaria notório.

Por trás dessa

dubiedade

e egoísmo,

Kierkegaard

tinha também um propósito mais sério e sincero (embora não desprovido de egoísmo e dubiedade). Queria ser ultrajado pelos concidadãos para se tornar um homem melhor. Usava-os para tornar-se um cristão melhor. Se queria viver a vida do espírito, a única que valia a pena, essa era uma maneira de se estimular. (Se suas aspirações menores de antes foram em parte inconscientes, essa certamente não o era.) E naturalmente havia uma razão subjacente a todas elas. Nas palavras do único contemporâneo de Kierkegaard que a ele se compara como pensador religioso (Pascal), "o coração tem razões que a própria razão desconhece". A

razão que se escondia no coração de Kierkegaard era Regine. Ele desejava chamar sua atenção, mostrar-lhe como estava sofrendo.

Mas se sua intenção era cativar Regine, ele evidentemente fracassou. Nessa época ela ficou noiva de outro homem e um ano

depois se casava. Isso feriu profundamente Kierkegaard, embora não o demonstrasse.

O que deixava

ver era o prematuro

envelhecimento

em suas feições encarquilhadas.

Os anos de

sofrimento intenso, ascetismo, isolamento e constante esforço mental começavam a cobrar seu tributo. Mas, apesar de todo o seu discernimento cada vez mais profundo da condição humana, ainda apegava-se à sua impossível ilusão, sonhando que um dia se uniria de alguma forma a Regine. (Aos domingos ainda se viam na igreja.)

Em abril

de 1848

Kierkegaard

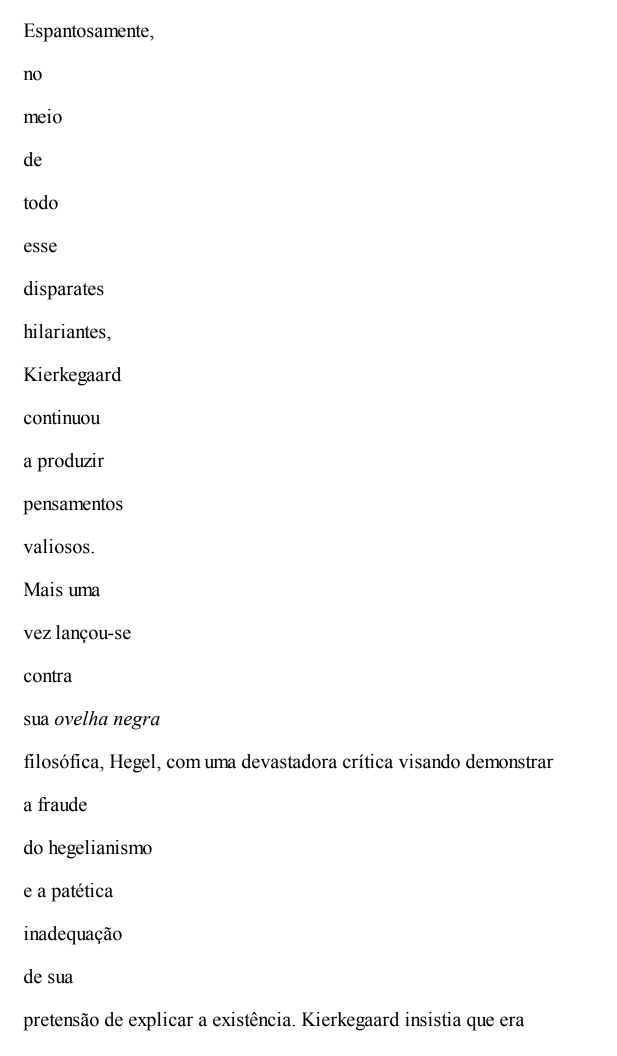
teve uma

experiência

religiosa. "Toda a minha natureza mudou", escreveu no diário.

Percebeu que apenas seu amor por Deus poderia protegê-lo da preocupação excessiva consigo mesmo. Daí em diante passaria a escrever diretamente a palavra de Deus, não mais se escondendo por trás de pseudônimos. Fez isso numa outra série de livros, meia dúzia de obras nos três anos seguintes.

A visão religiosa de Kierkegaard é totalmente louca, adequada apenas a santos e misantropos dedicados. Na sua opinião, "toda a existência humana opõe-se a Deus". No centro da religião de Kierkegaard (como também no coração da sua psicologia) está a noção da Queda — a perda da graça do Jardim do Éden pela humanidade. Essa queda foi o egoísmo, cuja principal manifestação era o sexo. Como sempre, tudo culpa das mulheres, que ganham com a experiência imagem bem negativa. "As mulheres são o egoísmo personificado... Toda a história do homem e da mulher é uma enorme intriga construída sutilmente ou um truque calculado para destruir o homem como espírito." A única resposta é o celibato — em escala universal. A vontade de Deus só será cumprida quando toda a raça humana se extinguir.



impossível compreender a existência intelectualmente, com a mera construção de um vasto sistema ao seu redor. Assim que se identificava a existência com o pensamento racional, não havia mais lugar para a fé.

Em *Enfermidade mortal*, Kierkegaard analisa o desespero, que vê como o fracasso

da "vontade

de ser o eu

que se é

realmente". E um terreno perigoso. Na verdade, a afirmação de Kierkegaard aqui contradiz sua alegação anterior de que o eu não existe como ser mas como vir-a-ser. Pressupõe um "eu que se é realmente". Kierkegaard camufla essa questão falando adiante do "eu que se é potencialmente".

Mas cada indivíduo

tem um

"verdadeiro eu" ou mesmo um único "eu potencial" particular?

Essa é uma questão fundamental. Há uma categórica diferença entre usar as várias potencialidades da pessoa (que podem ser contraditórias ou mesmo mutuamente exclusivas) e visar um hipotético "eu verdadeiro". A maioria dos indivíduos é confrontada desde o início com uma variedade de opções de vida, cada uma das quais pode incluí-lo como "fiei a si mesmo"

— isto é,

atualizando algumas ou muitas das suas potencialidades. Não é possível cumprir *todas* as potencialidades do indivíduo. (Albert Schweitzer era um músico de padrão profissional mas preferiu dedicar suas energias ao trabalho missionário. Qual era o seu "verdadeiro eu"?) Como acontece com muitos que nos encorajam a "sermos nós mesmos", há um propósito oculto aqui se *esse* "eu verdadeiro" já está determinado.

E se não está precisamente determinado? Com certeza é ainda possível falar em "descobrir" nosso verdadeiro eu? Não; a descoberta envolve algo que já está lá, ainda que desconhecido. O melhor

argumento

contra

a

"autodescoberta"

foi

usado

anteriormente pelo próprio Kierkegaard. Ele falou em utilizar a opção para *criar* o próprio eu. Essa é a verdadeira liberdade (produtora de *Angst*), na qual ele insiste em outra parte.

Mas voltando ao desespero. Para Kierkegaard, o desespero inconsciente ocorre quando um indivíduo se identifica com algo exterior a ele. Isso pode ser fútil (querer ser o próximo Einstein) ou

o pináculo da ambição (casar com Madonna). Nos dois casos, o indivíduo fica à mercê do destino: outra pessoa se torna Einstein ou sua proposta é cruelmente recusada. Por não alcançar seu eu ambicioso, o indivíduo não consegue suportar-se. O resultado é um vazio interior, acompanhado de uma vontade inconsciente de morrer.

O desespero consciente tem noção de si mesmo. Isso ocorre de duas maneiras. A falsa noção de desespero consciente se dá quando um indivíduo sabe que se desespera mas imagina que tal não acontece com os outros. ("Ninguém sabe como me sinto.") Isso o leva a um desespero

ainda maior. A verdadeira

noção de

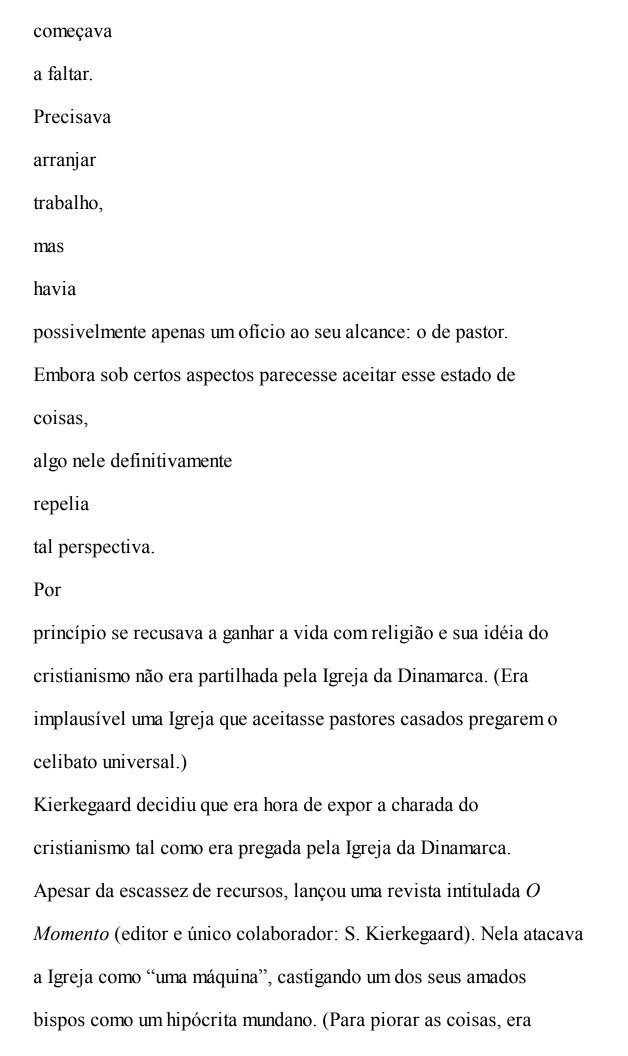
desespero consciente percebe que o desespero é na verdade parte da condição

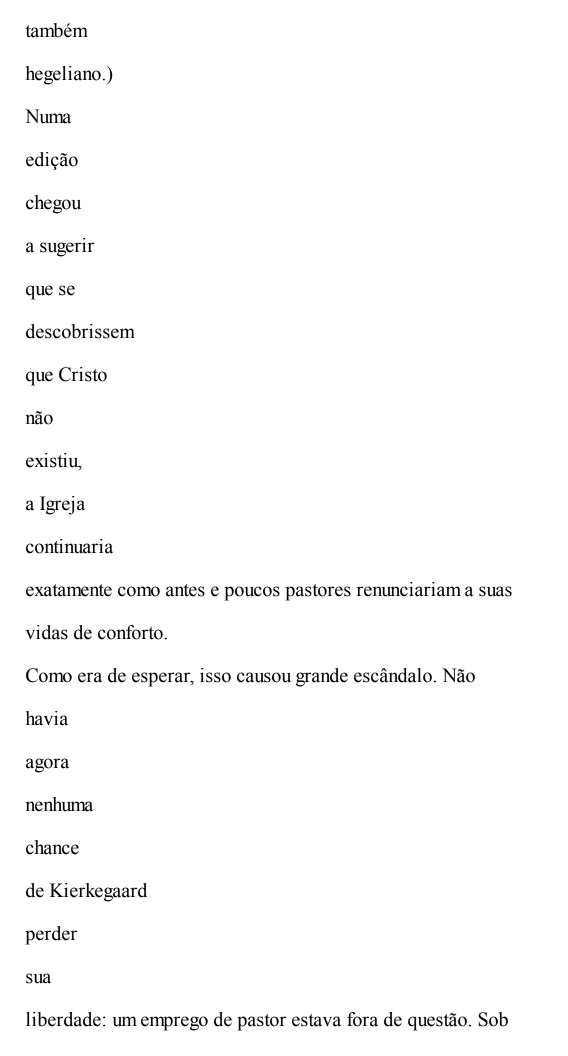
humana

e, como tal, parte

de todo ser. Esse

verdadeiro desespero é, portanto, consciente de pertencer a um eu. A única maneira de um indivíduo escapar ao desespero é "optar pelo seu próprio eu" e dar o salto da fé. Aqui Kierkegaard revela seu propósito oculto: o único "eu verdadeiro" é o crente. Kierkegaard continuou a escrever furiosamente até passar dos 40. Estava mais velho do que era na verdade e o dinheiro





vários aspectos, foi a repetição do incidente com a *Corsair*. Mais uma vez Kierkegaard alcançava a fama e atraía a atenção geral (seus artigos logo foram traduzidos em sueco e a controvérsia se espalhou pela Escandinávia). O mundo lhe dava o que ele achava (consciente ou inconscientemente) que lhe era devido. Mas era a fama

da única

maneira

que Kierkegaard

podia

aceitar

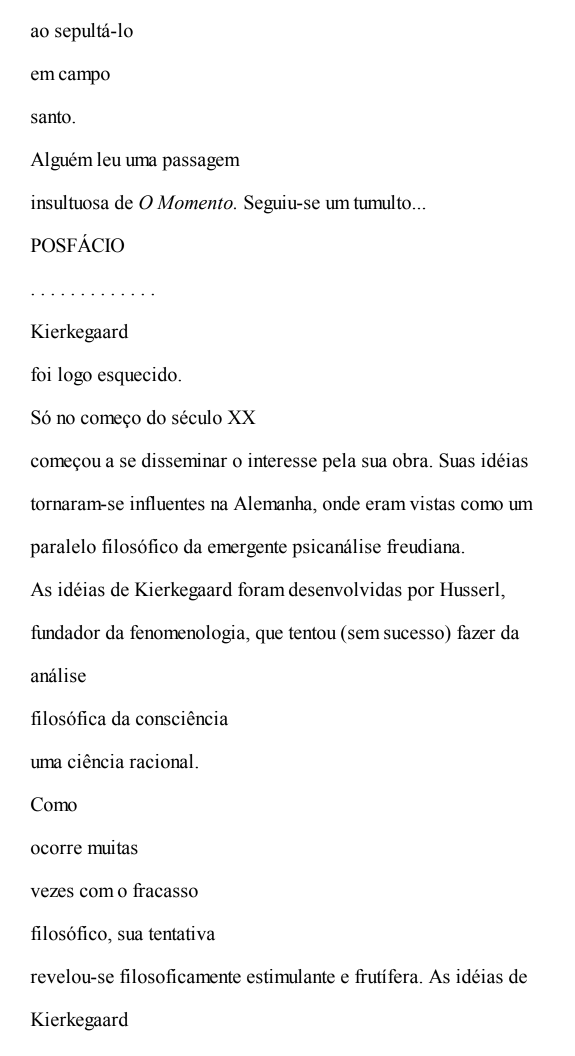
\_\_\_

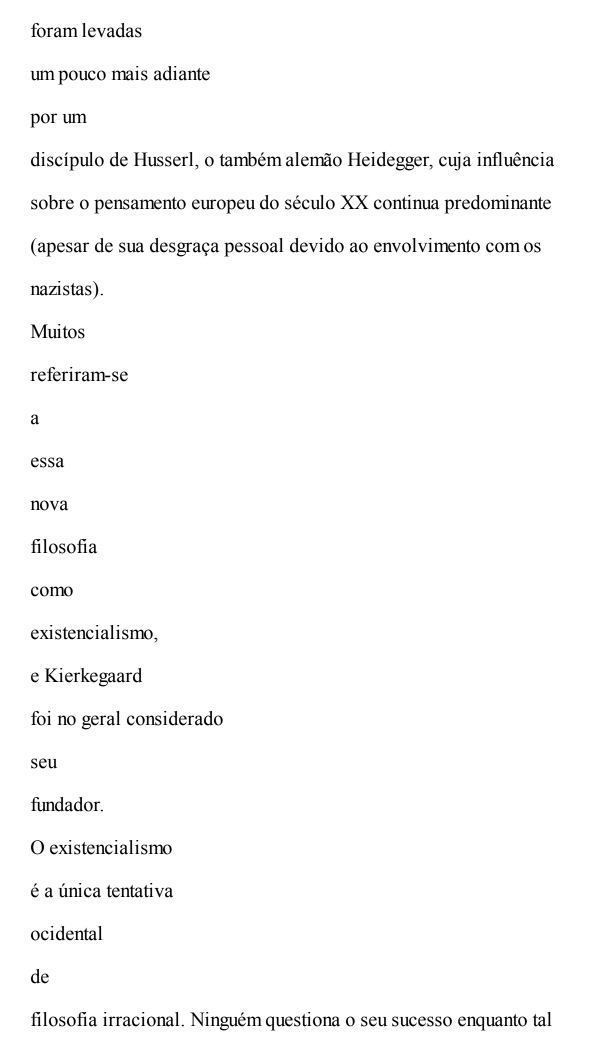
notoriedade e execração. Ao mesmo tempo, não é difícil ver aqui um eco do jovem Kierkegaard pai amaldiçoando a Deus numa colina da Jutlândia. E, claro, o episódio trouxe-o novamente à atenção de Regine.

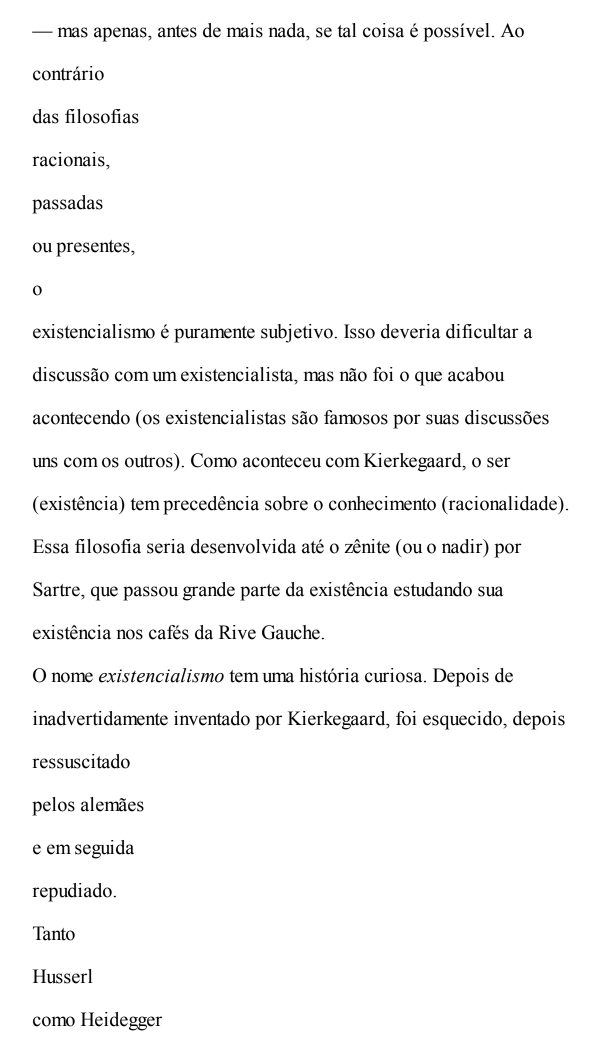
O marido de Regine fora recentemente nomeado governador das Índias Ocidentais dinamarquesas (três ilhotas caribenhas). Kierkegaard quase certamente soube disso; até que ponto esse fato desencadeou o lançamento de *O Momento* é algo que só se pode especular. Em abril de 1855, na manhã em que zarpava para as Antilhas, Regine deu um jeito de encontrar Kierkegaard na rua. Parou então e lhe disse calmamente: "Deus o abençoe. Que as coisas saiam bem para você." Kierkegaard ergueu

```
o chapéu,
"trocando
saudações
gentilmente",
e cada um seguiu
o seu
caminho. Foi a primeira vez que se falaram depois de rompido o
noivado, quatorze anos antes. E seria a última vez em que poriam
os olhos um no outro.
Uma fraqueza crescente, combinada com o estresse da sua
campanha
contra
a Igreja, logo cobrou
tributo
à saúde
de
Kierkegaard. Sete meses depois da partida de Regine para as
Índias Ocidentais, ele sofreu um colapso na rua e foi levado para o
hospital.
Usou o que restava
do seu dinheiro
para pagar a
impressão
do número
```

seguinte de O Momento. Fraco e em desespero (estado cuja topografia conhecia tão detalhadamente), perdeu a vontade de viver. Mas nunca perdeu a fé. Os que o viam reparavam o olhar radiante que dava vida a seu rosto emaciado e o seu ar de serenidade. Morreu em um mês, em 11 de novembro de 1855. Deixou em testamento seus poucos bens para Regine. O enterro de Kierkegaard atraiu uma multidão inesperadamente grande, com estudantes competindo para carregar o caixão. Exatamente como teria gostado, um incidente escandaloso teve lugar no cemitério: um grupo protestou contra a hipocrisia da Igreja, que reivindicava Kierkegaard no seu rebanho







se recusavam

a ser chamados

de

existencialistas, rejeitando o rótulo sob o pretexto de que limitava e banalizava o alcance de sua filosofia. Sartre, que não tinha escrúpulos em que sua filosofia fosse limitada ou banal, foi o primeiro a chamar-se existencialista, no começo dos anos 40. No fim da década esse nome o tornaria mundialmente famoso e era praticamente sinônimo do seu. Sartre reconheceu que Kierkegaard desempenhou

um

papel

no

desenvolvimento

inicial

do

existencialismo, mas insistiu em que o seu existencialismo nada tinha a ver com o do dinamarquês. Isso é bastante injusto mas bem o que Kierkegaard

teria desejado.

A promiscuidade e

0

ateísmo de Sartre, que tiveram um importante papel na sua vida filosófica, não poderiam combinar com a filosofia de Kierkegaard.

CITAÇÕES-CHAVE

. . . . . . . . . . . . .

A primeira coisa a entender é que você não entende. (Diário)

Ao nascer, fazemo-nos ao mar com ordens lacradas. (Diário)

Quanto mais um homem é capaz de esquecer, maior o número de

transformações que sua vida pode sofrer; quanto mais é capaz de

lembrar, mais divina a vida se torna. (Diário, 429)

Quando eu morrer, ninguém descobrirá entre os meus papéis uma observação que contenha a chave da minha vida (o que é um

consolo para mim). Ninguém descobrirá palavras que expliquem

tudo e que muitas vezes fazem o que o mundo consideraria uma

ninharia parecer um evento de tremenda importância para mim

ou algo que eu considere extremamente importante uma vez

despido de seu verniz protetor. (Diário, 431)

O propósito da minha vida pareceria ser a expressão da verdade à medida que a descubro, mas de tal modo que fica completamente despojada de autoridade. Não tendo autoridade, sendo visto por todos como extremamente não confiável, expresso a verdade e deixo todos numa posição contraditória em que só se podem

salvar tornando sua a verdade. (Diário, 432)

A cada passo adiante, a filosofia desprende uma pele e cada pele passa então a ser habitada por parasitas inúteis. (Diário)

Se Hegel tivesse completado a sua lógica e depois dissesse no

prefácio que toda a coisa não passava de uma experiência do

pensamento, mesmo que houvesse feito uma série de suposições injustificadas, teria sido definitivamente o maior pensador de todos os tempos. Tal como é, não passa de uma piada. (Diário) Quando examinamos a questão da verdade de maneira objetiva, nosso pensamento dirige-se objetivamente para a verdade e esta é considerada como um objeto ao qual se relaciona o pensador. No entanto, nosso pensamento não se concentra na relação mas, ao contrário, em saber se é a verdade à qual o pensador se relaciona. Se o objeto ao qual se relaciona é a verdade, supõe-se que ele conhece a verdade. Quando consideramos a verdade de maneira subjetiva,

nosso pensamento

se concentra

subjetivamente

na

natureza da nossa relação (isto é, não naquilo a que se relaciona).

Se essa relação mesma é verdadeira, subjetivamente conhecemos a verdade, mesmo que o objeto efetivo dessa relação não seja verdadeiro. (Pós-escrito conclusivo não científico às Migalhas filosóficas)

A subjetividade, a interioridade, é a verdade — essa é a minha tese. (Pós-escrito conclusivo não científico)

A filosofia *está* bem certa quando afirma que a vida deve ser entendida

em retrospecto.

Mas nos

esquecemos

do outro

princípio, de que deve ser vivida para adiante. Quando analisamos este último princípio, inevitavelmente chegamos à conclusão de que a vida no tempo jamais pode ser adequadamente entendida — porque nenhum momento que se vive pode adquirir a completa quietude necessária para essa orientação retrospectiva. (Afonsinas selecionados)

O cômico é sempre a marca da maturidade. Mas é vital que alguma nova emoção esteja pronta para brotar por baixo e que a mera força da comédia

não sufoque

esse *pathos* 

crescente.

Deveria, ao contrário, servir para indicar que um novo *pathos* está começando. (Pós-escrito conclusivo não científico)

## Humanidade

Todos esses seres humanos excepcionais, tão poucos e espalhados pelos séculos com tamanha distância entre si, fizeram cada um à sua época um juízo sobre a "humanidade". Segundo um deles, o homem é um animal. Segundo outro, é um hipócrita. Para um terceiro, um mentiroso. E assim por diante.

Talvez não erre muito o alvo se disser que ele é um tagarela
— e estimulado pelo dom da fala, aliás.

Com a ajuda da fala todo mundo participa do mais alto — mas participar do mais alto com a ajuda da fala e, ao fazê-lo, dizer bobagem é zombaria igual a participar de um banquete real como espectador, das galerias.

Se eu fosse pagão, diria: uma divindade irônica conferiu à humanidade o dom da fala para se divertir observando semelhante auto-ilusão.

Claro que, de um ponto de vista cristão,

Deus deu à

humanidade o dom da fala por amor, assim tornando possível a todos ter uma verdadeira compreensão do mais alto — ó, com que pesar Deus deve ver o resultado! ( *Diário*, 1383)

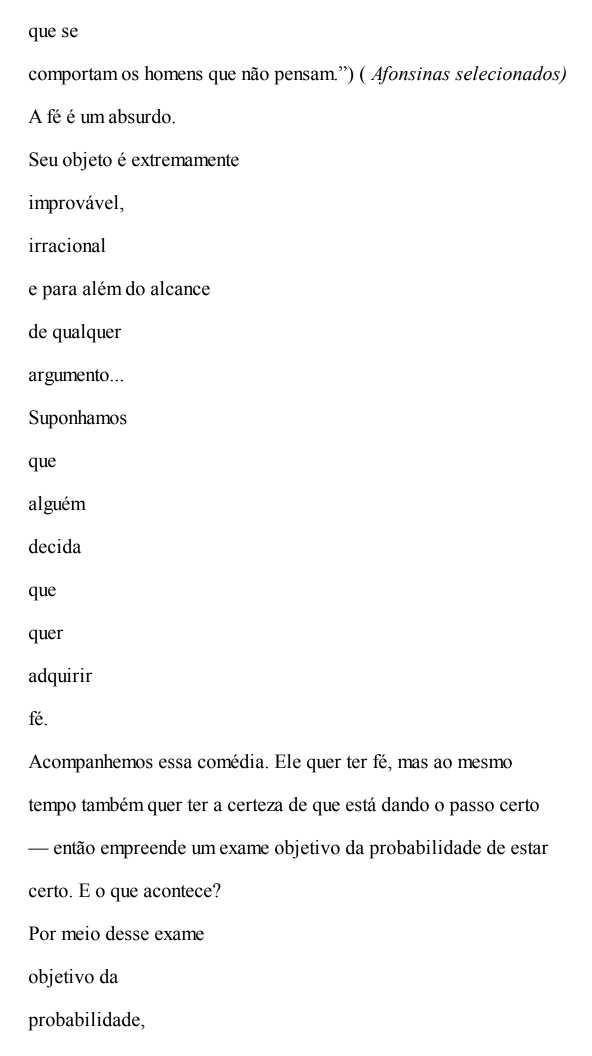
Se a ciência fosse desenvolvida no tempo de Sócrates como é hoje, os sofistas e aqueles que pretendiam ensinar filosofia teriam sido cientistas. Teriam pendurado microscópios nas portas para atrair negócios e colocado avisos anunciando: "Aprendam e vejam num poderoso microscópio como a humanidade pensa." (E ao ler esse anúncio,

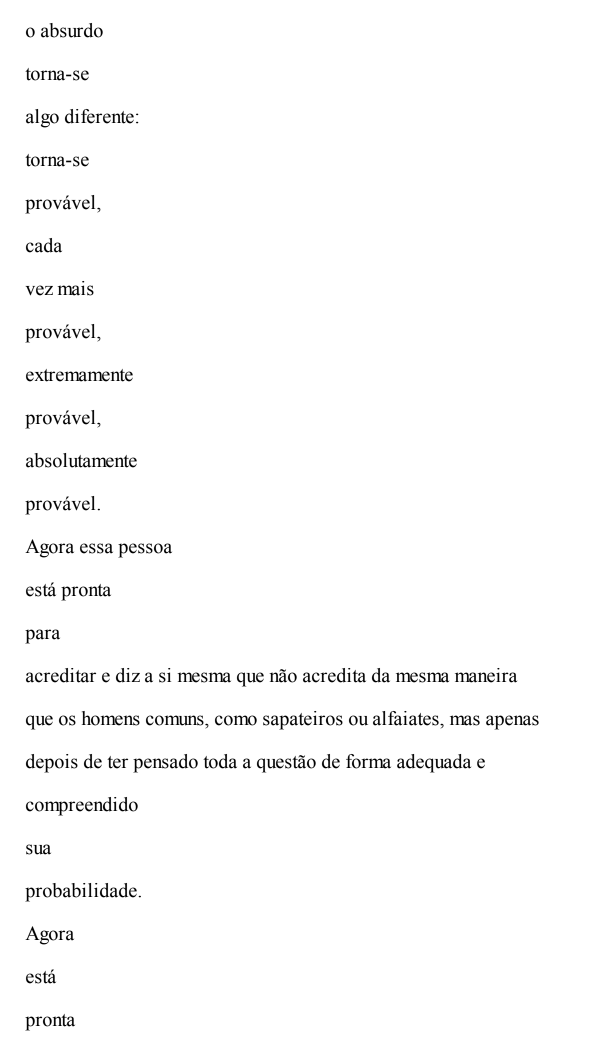
Sócrates

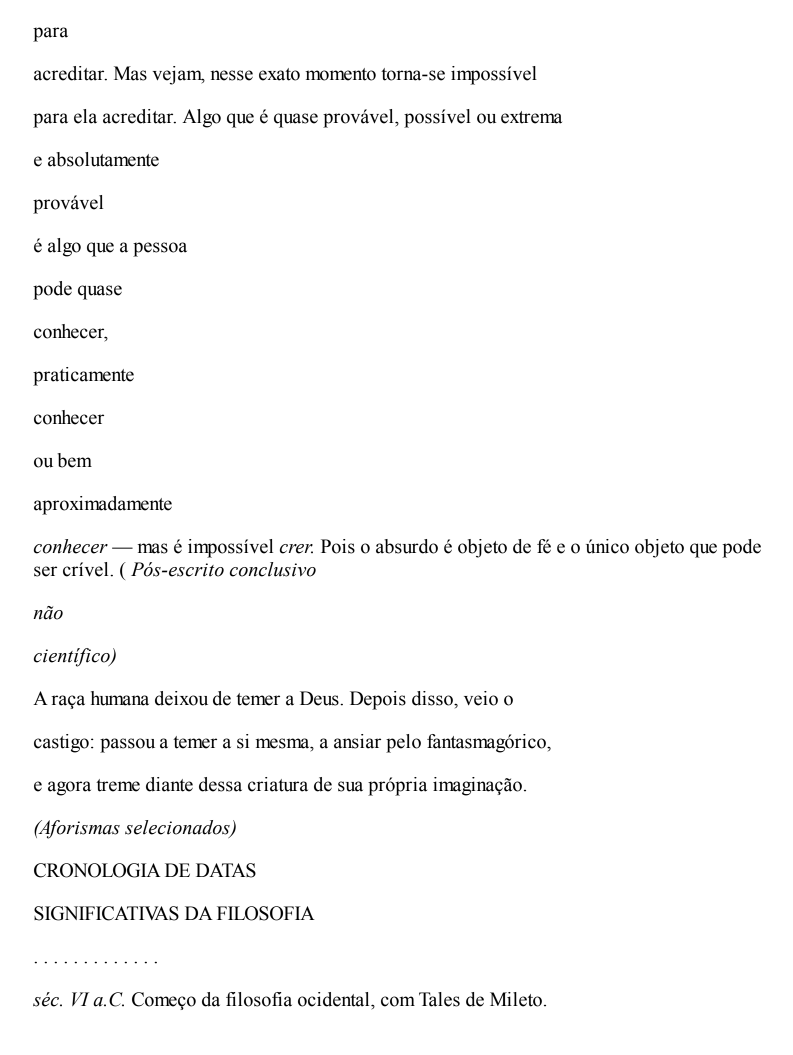
teria

dito: "É exatamente

assim







fim do Morte de Pitágoras.

séc. VI a. C.

399 a. C. Sócrates condenado à morte em Atenas.

c.387 a. C. Em Atenas, Platão funda a Academia, a primeira universidade.

*335 a. C.* Aristóteles funda o Liceu ateniense, escola rival da Academia.

*324 d. C.* Constantino muda a capital do Império Romano para Bizâncio.

400 d. C. Sto. Agostinho escreve suas *Confissões*. A filosofia é absorvida pela teologia cristã.

410 d. C. Roma é saqueada pelos visigodos, prenúncio da Idade das Trevas.

529 d.C. Fechamento da Academia de Atenas pelo imperador Justiniano, marcando o fim do pensamento helênico.

*meados do* Tomás de Aquino escreve seus comentários sobre *séc.XIII* Aristóteles. Era da escolástica.

1453 Queda de Bizâncio (Constantinopla), tomada pelos turcos. Fim do Império Bizantino.

1492 Colombo chega à América. Renascimento florentino, renovação do interesse pela aprendizagem do grego.

1543 Copérnico publica *Da revolução dos orbes celestes*, provando matematicamente que a Terra gira em

torno do Sol.

1633 Galileu é forçado pela Igreja a renegar a teoria

heliocêntrica do universo.

1641 Descartes publica as Meditações, início da filosofia moderna.

1677 Morte de Spinoza possibilita a publicação da Ética.

1687 Newton publica os *Principia*, introduzindo o conceito de gravidade.

1689 Locke publica o Ensaio sobre o entendimento

humano. Início do empirismo.

1710 Berkeley publica os Princípios do conhecimento

humano, levando o empirismo a novos extremos.

1716 Morte de Leibniz.

1739- Hume publica o Tratado sobre a natureza humana,

1740 conduzindo o empirismo a seus limites lógicos.

1781 Kant, despertado de seu "sono dogmático" por

Hume, publica a Crítica da razão pura. Início da

grande era da metafísica alemã.

1807 Hegel publica A fenomenologia do espírito: apogeu da metafísica alemã.

1818 Schopenhauer publica O mundo como vontade e

representação, introduzindo a filosofia hindu na

metafísica alemã.

1889 Nietzsche, após declarar que "Deus está morto",

sucumbe à loucura em Turim.

1921 Wittgenstein publica o *Tractatus logico-philosophicus*, advogando a "solução final" para os problemas da

| filosofia.                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| década de O Círculo de Viena apresenta o positivismo lógico.                                                         |
| 1920                                                                                                                 |
| 1927 Heidegger publica Ser e tempo, que prenuncia a                                                                  |
| separação entre a filosofia analítica e a continental.                                                               |
| 1943 Sartre publica O ser e o nada, desenvolvendo o                                                                  |
| pensamento de Heidegger e estimulando o                                                                              |
| existencialismo.                                                                                                     |
| 1953 Publicação póstuma de <i>Investigações filosóficas</i> , de Wittgenstein. Período áureo da análise lingüística. |
| CRONOLOGIA DA VIDA                                                                                                   |
| DE KIERKEGARRD                                                                                                       |
|                                                                                                                      |
| 1813 Nasce Soren Kierkegaard, em Copenhague.                                                                         |
| 1830 Começa a estudar teologia na Universidade de                                                                    |
| Copenhague.                                                                                                          |
| 1834 Morre a mãe.                                                                                                    |
| 1837 Conhece Regine Olsen, então com 14 anos.                                                                        |
| 1838 Morre o pai.                                                                                                    |
| 1840 Fica noivo de Regine.                                                                                           |
| 1841 Rompe o noivado e parte para Berlim.                                                                            |
| 1842 Publica Ou isso ou aquilo.                                                                                      |
| 1843 Publica Temor e tremor.                                                                                         |
| 1844 Publica O conceito de angústia.                                                                                 |

1846 Envolve-se em insultuosa polêmica com a revista satírica *Corsair*. 1848 Experiência religiosa muda sua natureza e atitude quanto à divulgação da palavra de Deus.

1849 Publica Enfermidade mortal.

1854 Decide entrar em polêmica com a Igreja.

1855 Funda a revista *O Momento*, que preenche com seus próprios artigos contra a Igreja. Em abril, vê Regine pela última vez, antes que ela se mude para as Índias Ocidentais. Em outubro, sofre um colapso na rua e é levado para o hospital. Morre em 11 de novembro.

## CRONOLOGIA DA ÉPOCA

DE KIERKEGARRD

. . . . . . . . . . . . .

1813 Falência do Estado dinamarquês provoca débacle econômica generalizada. Com suas economias investidas em títulos de confiança, o pai de

Kierkegaard consegue escapar â ruína.

1813 Nasce Wagner.

1815 Batalha de Waterloo. Os britânicos consolidam seu domínio sobre toda a Índia.

1821 Faraday descobre o princípio do motor elétrico.

1825 Surge a estrada de ferro: Stephenson inaugura a primeira via, entre Stockton e Darlington.

| 1829 Britanicos anexam todo o subcontinente australiano.    |
|-------------------------------------------------------------|
| 1830 A Grécia torna-se independente do Império Otomano.     |
| 1831 Hegel morre de cólera em Berlim. Darwin zarpa no       |
| HMS Beagle para as ilhas Galápagos.                         |
| 1832 Morre Goethe, em Weimar.                               |
| 1834 Estados alemães criam união alfandegária               |
| ( Zollverein), o que contribui para o início da             |
| Revolução Industrial na Europa.                             |
| 1844 Nascimento de Nietzsche.                               |
| 1845 Anexação da República do Texas pelos                   |
| Estados Unidos.                                             |
| 1848 Onda revolucionária varre a Europa.                    |
| México cede aos Estados Unidos o atual sudoeste             |
| norte-americano (incluindo a Califórnia).                   |
| 1850 O dedicado filósofo anti-hegeliano Schopenhauer        |
| alcança tardiamente a fama.                                 |
| 1853-56 Guerra da Criméia.                                  |
| 1856 Nasce Freud.                                           |
| LEITURA SUGERIDA                                            |
|                                                             |
| Soren Kierkegaard, Temor e tremor, Rio de Janeiro, Ediouro. |
| , O conceito de ironia, Petrópolis, Vozes.                  |
| , Textos selecionados, Rio de Janeiro, Ediouro.             |
| Robert                                                      |

```
Bretall
(org.),
A Kierkegaard
Anthology,
Princeton
University Press, 1973.
Patrick L. Gardiner, Kierkegaard, Oxford University Press, 1988.
David J. Gouwens, Kierkegaard as Religious Thinker, Cambridge
University Press, 1996.
Bruce H. Kirmmse (org.), Encounters with Kierkegaard, Princeton
University Press, 1996.
Roger Poole, Kierkegaard: The Indirect Communication, University
Press of Virginia, 1993.
CIENTISTAS
em 90 minutos
por Paul Strathern
Arquimedes e a alavanca em 90 minutos
Bohr e a teoria quântica em 90 minutos
Crick, Watson e o DNA em 90 minutos
Curie e a radioatividade em 90 minutos
Darwin e a evolução em 90 minutos
Einstein e a relatividade em 90 minutos
Galileu e o sistema solar em 90 minutos
```

Hawking e os buracos negros em 90 minutos

Newton e a gravidade em 90 minutos

Oppenheimer e a bomba atômica em 90 minutos

Pitágoras e seu teorema em 90 minutos

Turing e o computador em 90 minutos

Este livro foi composto pela

TopTextos Edições Gráficas,

em Agaramond, e impresso por

Cromosete Gráfica e Editora.

KIEREEGAARD (1813–1855) não foi um filósofo no sentido acadêmico do termo. Mas produziu o que muita gente espera da filosofia. Não escreveu sobre o mundo, escreveu sobre a vida — sobre como vivemos e como escolhemos viver. Seu tema foi o indivíduo e sua existência: o "ser existente". Na visão de Kierkegaard, essa entidade puramente subjetiva está além do alcance da razão, da lógica, dos sistemas filosóficos, da teologia ou mesmo das "pretensões da psicologia". No entanto, é a fonte de tudo isso. O ramo da filosofia criado por Kierkegaard acabaria conhecido como existencialismo.

Kierkegaard em 90 minutos oferece um relato conciso e competente da vida e das idéias do pensador dinamarquês, explicando sua influência na luta do homem para compreender sua existência neste planeta. Também inclui pequenos excertos da obra de Kierkegaard, cronologias, lista de leituras sugeridas e índice remissivo.

Além de *Filósofos em 90 minutos*, esta editora publica a série *Cientistas em 90 minutos*, ambas de autoria de Paul Strathern.



J-Z-E Jorge Zahar Editor

## **Document Outline**

- Slide 1
- Slide 2
- Slide 3
- Slide 4
- Slide 5
- Slide 6
- Slide 7
- Slide 8
- Slide 9
- <u>Slide 10</u>
- Slide 11
- <u>Slide 12</u>
- <u>Slide 13</u>
- <u>Slide 14</u>
- <u>Slide 15</u>
- Slide 16
- <u>Slide 17</u>
- G1: 1 10
- <u>Slide 18</u>
- <u>Slide 19</u>
- <u>Slide 20</u>
- Slide 21
- Slide 22
- <u>Slide 23</u>
- Slide 24
- <u>Slide 25</u>
- Slide 26
- <u>Slide 27</u>
- Slide 28
- <u>Slide 29</u>
- <u>Slide 30</u>
- <u>Slide 31</u>
- Slide 32
- Slide 33
- Slide 34
- <u>Slide 35</u>
- <u>Slide 36</u>
- Slide 37
- Slide 38
- <u>Slide 39</u>
- <u>Slide 40</u>

- <u>Slide 41</u>
- <u>Slide 42</u>
- <u>Slide 43</u>
- <u>Slide 44</u>
- <u>Slide 45</u>
- <u>Slide 46</u>
- <u>Slide 47</u>
- <u>Slide 48</u>
- <u>Slide 49</u>
- <u>Slide 50</u>
- <u>Slide 51</u>
- <u>Slide 52</u>
- <u>Slide 53</u>
- <u>Slide 54</u>
- <u>Slide 55</u>
- <u>Slide 56</u>
- <u>Slide 57</u>
- <u>Slide 58</u>
- <u>Slide 59</u>
- <u>Slide 60</u>
- <u>Slide 61</u>
- <u>Slide 62</u>
- <u>Slide 63</u>